# ا مام المث يعد الاسماعيساية ومؤسس لدولة الفاطمية سين بلاد ، المغرب

تأليف

له المحكم المشرف D.Lit., M.A. (Cairo) دكتور في الآداب ، وماجستير في الآداب حيتنابرهيميتن

D. Lit. (Cairo), Ph. D., D. Lit. (London) رئيس قسم التاريخ بجامعة نؤاد الأول

الناشر

مكتبر التطيعة المصريم

مطبعة الشبكشى با لأزهربمصر

# بسيابة الحرالجم

#### مقدمة الكتاب

منذ انتقل الرسول إلى جوار ربه ، اختلف المسلمون فيمن يلى الزعامة فيهم . ولما ولى أبو بكر الحلافة ، ذهب فريق من المسلمين ، إلى أن هذه الزعامة يجب أن تقر فى آل بيت النبى ، واعتقدوا أن على بن أبى طالب ، ابن عم الرسول وزوج ابنته فاطمة ، وأولاده من بعده ، أحق الناس بها . وتميز أنصار على وأولاده باسم الشيعة .

وقد جر التنافس على منصب الخلافة ، إلى صراع عنيف بين الشيعة وغيرهم ، ذهب ضحيته على وابنه الحسين وغيرهما. ونال العلويين فى عهد بنى أمية كل ألوان الآذى والاضطهاد .

ولما انتقلت الخلافة إلى العباسيين ، لم يَرُق ذلك العلوبين ، واعتقدوا أن العباسيين اغتصبوا حقهم فى الخلافة ، كما اغتصبها الأمويون من قبل . وكان العباسيون أشد بطشا بأ بناء عمهم العلويين ، فلجأ هؤلا. منذ عهد محمد بن إسماعيل ابن جعفر الصادق إلى التستر ، ليدر وا عن أنفسهم حنق هؤلاء الخلفاء . ولكنهم لم يتركوا المطالبة بحقهم فى الخلافة ، وإن اختلفت أساليهم فى ذلك .

وقد بحثنا في الباب الأول من هذا الكتاب في جهود أثمة الإسماعيلية ونوابهم

(حُجَجهم) من بيت القدّاح، فبيّنا كيف قام هؤلاء جميعا بتنظيم الدعوة الإسماعيلية في أرجاء العالم الإسلامي كافة، فوضعوا لها نظاما سريا بديعا متفنا، واتخذ الآثمة من سَكَلَية مركزا رئيسا لنشر دعوتهم، كما اتخذ أنصارهم من أمهات المدن الإسلامية، كالكوفة والأهواز والرَّى وزَبيد والفُسطاط، مراكز لنشر هذه الدعوة. ولم يأت النصف الثاني من القرن الثالث الهجرى، من أرجاء الدعوة الإسماعيلية قد راجت في كثير من أرجاء العالم الإسلامي؛ فظهرت في بلاد البمن على يد ابن حوشب، وفي العراق على يد تحدان قَرَ مَط وزكرويه بن مهرويه، وفي البحرين على يد أبي سعيد الجنابي، وفي بلاد المغرب على يد أبي عبد الله الشيعي، وفي متصر على يد أبي على الداعي المقيم، وفي خراسان على أيدي كثير من الدعاة العلماء.

وكان أثمة الإسماعيلية يثقون محمن بيت القداح ؛ ولذلك اعتمدوا عليهم في ترويج دعوتهم . وبلغ من ثقتهم بهم ، أنهم كانوا يستودعونهم الإمامة ، لينقلوها إلى أبنائهم من بعدهم ، حتى إن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، استودع ، حين دنت منيته ، الإمامة سعيدا الخير بن الحسين بن عبد الله القداح ، ليتعبد الدعوة ، ثم ينقلها إلى ابنه أبى القاسم حين يستقيم له الأمر .

وقد بينا في الباب الثانى موقف عبيدالله ، فكان عليه أن يحافظ على تراث الدعوة بين الدعوة الذى أقامه أثمة الإسماعيلية وأنصارهم من القداحية ، فنظم الدعوة بين القرامطة ، وقضى على المعارضين منهم ، وأحل محلهم من يثق بإخلاصهم وولائهم ، وعمل على ازدياد نفوذه في بلاد اليمن والمغرب وفارس . والكنه اضطر أمام ثورة بعض قرامطة الشمال من أبناء زكرويه بن مهرويه ، إلى الفرار من سلبية إلى بلاد المغرب ، مارا في طريقه بالرملة والفسطاط وطرابلس ، حتى انتهى به المطاف إلى سجلاسة حاضرة بني مدرار ، حيث سجن حتى أخرجه أبو عبد الله الشيعي .

وكذلك عالجنا في هذا الباب مسألة نسب الفاطميين التي كانت ولا تزال موضع جدل عنيف بين العلماء ، واعتمدنا على أمهات كتب الإسماعيلية ، وانتهينا إلى كشف اللثام عن كثير من المسائل الغامضة ، وألقينا صوءا كشف عن حقيقة نسب عبيد الله ، وهو أنه لم يكن من أبناء الأئمة الإسماعيلية نسبا ، وإنما كان من أبناء الإسماعيليين الروحيين أو التعليميين .

وقد أوضحنا فى الباب الثالث موقف عبيد الله بعد أن أصبح خليفة فى بلاد المغرب، وكيف عمل على أن يمد نفوذه إلى المشرق، فأرسل الحملات لفتح مصر أكثر من مرة، واستعان بأنصاره القرامطة خاصة، كما حاول الاتصال بأنصاره فى فارس وخراسان وغيرهما من بلاد الدولة العباسية. كما بينا كيف حاول عبيد الله أن ينشر نفوذه على جميع بلاد المغرب، وكيف وقف فى وجه الأمويين فى الأندلس والأدارسة فى المغرب الأقصى، وبسط نفوذه على جزيرة صقلية، وهدد جنوبى إيطاليا، وأسس مدينتي المهدية والمحمدية.

وفى الباب الرابع تناولنا الكلام على عبيد الله الخليفة ، وإمامته لطوائف الإسماعيلية ، فعالجنا موقفه من القرامطة ، وبينا كيف أنه لم يعبأ بقاعدة تعيين رؤسائهم عن طريق الورائة ، فسن لهم نظاما يقضى بأن لا يتم تعيين رؤسائهم إلا بموافقته ، حتى إن هؤلاء القرامطة أصبحوا أداة فعالة فى تحقيق سياسته فى الشرق . وعلى هذا النحو سار عبيد الله المهدى مع إسماعيلية اليمن ، وإن كانت هذه السياسة قد جَسرت إلى وقوع النزاع بين أنصار الدعوة الإسماعيلية فى هذه البلاد .

أما فى الشرق والانداس ، فقد اعتمد عبيد الله المهدى فى تنفيذ سياسته على طائفة من العلماء ، كأبى حاتم الرازى ، الذى انتشرت الدعوة الإسماعيلية على يده فى بلاد الرى خاصة ، واستجابله جماعة من أنصار الدولة العباسية ، واشتهر بمصنفاته التي لا يزال كشير منها فى حوزة البهرة إلى اليوم . ومن هؤلاء العلماء الدعاة ، النسفى الذى استطاع بلباقته السياسية أن يجذب نصر من أحمد الساماني أمير بلاد ما وراء الثهر إلى عبيد الله المهدى ، وقد ذاعت شهرته فى عالم التأليف . ومن هؤلاء العلماء ،

السجرى، الذى أتم أعمال الرازى والنسنى . وقد اشتهر بمؤلفاته الكشيرة فى المذهب الإسماعيلى والرد على معارضيه . وعلى الرغم من أن هؤلاء الدعاة كانوا من الفرس ، كان أكثر كتبهم ـــ لحسن الحظ ـــ باللغة العربية .

وأما فى بلاد الاندلس فقد انتشرت الدعوة الإسماعيلية على يد ذلك العالم الفيلسوف، ابن مسرة، الذى استطاع عبيدالله بفضل تدخله، أن يثير ابن حفصون على الحكم الاموى فى الاندلس.

وكذلك عرضنا فى هذا الباب لتنظيم الدعوة الإسماعيلية الداخلى على يد عبيدالله المهدى ، فشرحنا علاقته برعاياه ، وبيناكيف استغل هذا الخليفة الإمام الدعوة لمصلحة الدولة ، وكيف تخلص من أبى عبد الله الشيعى الذى قامت الدولة الفاطمية على يده ، والذى لتى ما لقيه أبو مسلم الخراسانى مؤسس الدولة المباسية من قبل .

وقد ذكرنا فى الباب الحامس أشهر بميزات الدعوة الإسماعيلية فى عهد عبيدالله ، فتناولنا الكلام على دورى الاستتار والظهور ، كمبدأ الإمامة ، وعمومية الدعوة ، والحلول ، وما إلى ذلك ، ثم بينا عوامل نجاح عبيد الله التى تتلخص فى ضعف العالم الإسلامى ، وضعف سائر طوائف الشيعة ، وتحمس المسلمين لعقيدة المهدى المنتظر، وفى سن ذلك النظام الدقيق الذى وضعه الإسماعيلية لنشر دعوتهم ، وأخيرا ذكرنا صفات عبيد الله وأخلاقه ، وتكلمنا على زوجاته وأولاده .

وصفوة القول أننا بحثنا تاريخ عبيد الله المهدى والمذهب الإسماعيلي في عهده بحثا شاملا من النواحي المختلفة: دينية وسياسية وثقافية واجتماعية، مستعينين في ذلك بما عثرنا عليه من المراجع الإسماعيلية، مخطوطة ومنشورة؛ وألحقنا بالكتاب كثيرا من الوثائق التاريخية، التي توضح تاريخ هسندا العهد. كما ذيلنا السكتاب بثبت يشمل المصادر، مرتبة على أحرف الهجاء بالنسبة لاسماء المؤلفين، وبفهارس شاملة لاسماء الأعلام من الرجال والنساء والأماكن والحوادث التاريخية الهامة

وقد عقدنا العزم ، بمعونة الله ، على أن نوالى بحث تاريخ المذهب الإسماعيلى

من الناحية السياسية بوجه خاص ، وما طرأ عليه من تطورات ، وذلك في عهد المعزلدين الله ، والمستنصر بالله ، والحسن الثانى النزارى ، أحد أجداد سمو أغاخان . وسنفرد لكل من هذه الشخصيات بحثا خاصا .

وإننا في هذا المقام، نهدى أجزل الشكر، وأعطر الثناء، إلى حضرة صديقنا الوفى الاستاذ مصطفى السقا، الاستاذ بكلية الآداب بجامعة فؤاد الاول، لتفضله بمراجعة هذا السكتاب، وإلى حضرة الدكتور محمد كامل حسين المدرس بالكلية، لتفضله بإمدادنا بكثير من مخطوطات الإسماعيلية التي في حوزته، وحضرة حسن أحمد محمود افندى الطالب بقسم الماجستير بكلية الآداب لمساعدته القيمة في عمل الفهارس ؟

## حسن ابراهيم حسن للم أحمد شرف

۲۰ يوليه ۱۹٤۷

## محتويات الكتاب

| ٣          |       | •••     | • • •                  | ***       | •        |           | معدمه البلساب              |
|------------|-------|---------|------------------------|-----------|----------|-----------|----------------------------|
| ٨          |       | * * *   | •••                    | * * 1     | •        | •••       | محتويات الكمتاب            |
|            |       |         |                        | الأول     | لباب ا   | 1         |                            |
|            | وة    | ة الدعر | الله رياس              | لى عبيد   | أن تو    | عيلية إلى | طاتفة الإسماء              |
| منعة<br>۱۷ | •••   | -,-•    | رسماعيلية<br>إسماعيلية | لائفة الإ | لھور م   | ِن إلى خ  | ١ ـــ العلويون والمتشيعو   |
| ۲0         | • • • |         | •••                    | •••       | •••      | •••       | ٧ _ أثمة الإسماعيليـة      |
| 44         | ***   | •••     |                        | •••       | ر.٠٠     | بن جعفہ   | (١) إمامة إسماعيل          |
| 40         |       | •••     |                        | •••       | •••      | الصادق    | انقسام العلويين بعد جعفر ا |
| 41         | • • • | ***     | * * *                  | • • •     | ىل       | ن إسماعي  | (ت) إمامة محمد بر          |
| ٤٠         | •••   |         | عاعيل                  | . بن إس   | ین شخلا  | الرضى     | (ح) إمامة عبدالله          |
| ٤٣         | •••   | •••     | مماعيل                 | د بن إ    | ، بن مجم | عبدالله   | (ي) إمامة أحمد بن          |
| ٤٥         | • • • | * * *   |                        | •••       | •••      | بن أحمد   | (ھ) إمامة الحسين           |
|            | 4.    |         |                        | لقداح     | بيت اا   | لمية من   | س ــــ نواب الآئمة الإشماع |
| ٤٧         | •••   | ,* * *  | • • •                  | - • •     |          | i         | (1) ميمون القداح           |
| ١٥٠        | • • • | •••     | • • •                  | • • •     |          | مون       | (ت) عبد الله بن مي         |
|            |       |         |                        |           |          |           |                            |

| ٥          | ٦       | إسماعيلي     | له المذهب الإ  | رِن فی نہط                              | (ح) أثر عبد الله بن ميمو                |
|------------|---------|--------------|----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| 0,         |         |              |                |                                         | (ي) أثر عبد الله بن ميمو                |
|            |         |              |                | بمون                                    | (هر) خلفاء عبد الله بن مير              |
| ٦,         | <b></b> | •••          | *** ***        | • • •                                   | ١ _ علاقتهم بالأثمة                     |
| 7.         | ٠       | ***          | ميمون          | ىبد الله بن                             | ٧ _ شخصية أبناء ع                       |
| 74         | ٠       | •••          | بن میمون       | ا. عبد الله                             | س مدی نشاط أبنا                         |
|            |         |              |                | ، عبيد الله                             | ع ـــ انتقال زعامة الإسماعيلية إلى      |
| <b>Y</b> ) | · ···   | ***          |                | •••                                     | (١) عبيد الله الحجة                     |
| ٧          |         |              | •••            |                                         | (ت) عبيدالله الإمام                     |
|            |         |              |                |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|            |         |              |                | 1                                       |                                         |
|            |         |              | لثانى          | الباب ا                                 |                                         |
|            |         |              | الله           | عبيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                         |
|            | نمية    | الدولة الفاط | لية حتى قيام ا | أيداه إلا                               | منذ تولى زعامة الدعوة                   |
| 11         | ,       | •••          | الإسماعيلية .  | ر الدعوة                                | ١ ــــ موقف عبيد الله من أنصا           |
|            |         |              | قرامطة ا       | من ال                                   | ( ۱ ) موقف عبيد الله                    |
| 9.7        | ,       | ,            | اد الكونة      | مطة فی سو                               | ١ ـــ من القرا                          |
| 11.        | •••     | *** 1**      | • • • • •      | لهة البحريز                             | ۲ ـــ من قرامه                          |
|            | لغرب    | الين والم    | ر الدعوة في    | من أنصا                                 | ( ں ) موقف عبید اللہ                    |
| 111        |         |              |                |                                         | ر<br>وفارس                              |
| 114        | •••     | *** ***      |                | الين .                                  | ١ ــ ف بلاد                             |
| 117        | b.a.#   | •••          | ***            | . <b>ب</b>                              | ٧ _ في المغـر                           |

| 177   | •••       | *** | •••      | •••      | •••     | فارس            | ۲ – نی       | <b>.</b>           |     |
|-------|-----------|-----|----------|----------|---------|-----------------|--------------|--------------------|-----|
| 178   | •••       | ••• | •••      | •••      | •••     | بلاد المغرب     | الله إلى     | ــ رحلة عبيد       | - T |
| 170   | •••       | ٠., | •••      | •••      | •••     | إلى الرملة      | ن سلميسة     | · (†)              |     |
| 179   | •••       | ••• | • • •    | •••      | لماط    | إلى الفسم       | ن الرملة     | ( ت )              |     |
| 144   | · <b></b> | ••• | •••      | •••      | لس      | ط إلى طراب      | ن الفسطا     | • ( > )            |     |
| 144   | •••       | ••• | • • •    | • • •    | باسة    | س إلى سجا       | ن طرابل      | ( . ی ) م          |     |
| 127   | ***       | ••• | •••      | •••      | •••     | ، فی فرارہ      | عبيد الت     | أسباب نجاح         |     |
| 18    | •••       | ••• | •••      | -+-      |         | ، سجلماسة       | ببيد الله في | e ( Þ )            |     |
| ١٤٣   | •••       | ••• | •••      | •••      | ***     | ***             | ، الله       | ــ نسب عبيد        | - ٣ |
| ١٤٤   | •••       | ••• | •••      | ä        | وفاطما  | . الله إلى على  | سب عبيد      | (۱) ن              |     |
| 1 £ £ | •••       |     | نسب      | ، صحة ال | يؤيدون  | متيون الذين     | ۱ ــ الـ     |                    |     |
| 129   | •••       | ب   | عة النسم | ون ح     | ن يۇيد  | سماعيلية الذب   | ١ - الأ      | •                  |     |
| 107   | •••       | ••• | 4        | ` • •    | •       | ل <i>و</i> سوية | الله إلى ال  | انتساب عبيد        |     |
| 107   | ٠٠.       | ••• | •••      | راح.     | رن القد | . الله إلى ميمو | سب عبيد      | ; ( <del>-</del> ) |     |
| 104   | •••       |     |          |          | • •     | ا. الإسماعيلية  | _ آرا        | <b>\</b>           |     |
| ٦.    | •••       | ••• |          | ن .      | مارضيز  | اء السنيين الم  | ۰ آر         | ۲                  |     |
|       |           |     |          |          |         |                 |              |                    |     |

#### الباب الثالث عبيد الله المهدى والخلافة

١ ــ علاقة عبيد الله بالعباسيين ... ... ١٧٠ ... ١٧٠

| مفحة  |       |            |           |          |            |               |                      |      |
|-------|-------|------------|-----------|----------|------------|---------------|----------------------|------|
| 17.   | •••   | •••        | •••       |          | • 2 •      | • • •         | اسباب هذا العداء     |      |
| 177   | •     |            | - • •     | برق      | ته فی المث | وذ عبيدان     | ( ۱ ) امتداد نه      |      |
| 177   | • • • | • = 4<br>t |           |          | ر          | ے علی مصہ     | ـــ الهجوم الفاطمي   | - 🎉: |
| ۱۷۳   | •••   | *, •       | •.•       | •••      |            | بر<br>اولی    | (١) الحلة الأ        |      |
| 140   | * * * | • • •      |           | • • •    |            | ئما ىية       | ('ب ) الحملة ال      |      |
| 171   | * • • | •,•        | •••       | • • •    |            | نا لئة        | (ح) الحلة الا        |      |
| ۱۸٦   | •••   | • • •      | • • •     | وفارس    | مراسان و   | د الله في خ   | ـ امتداد نفوذ عبيا   | - T  |
| 144   |       | • • •      | •••       | _ب       | بلاد المغر | د الله فی ب   | ــ امتداد نفوذ عبيــ | - ٣  |
| ۱۸۸   | •••   | ***        | • • •     | •••      | <          | لاد المغرب    | تنظيم عبيدالله با    |      |
| 199   | • • • | •••        |           | • • •    | ہدی        | بيد الله الم  | صقلية في عهد ع       |      |
| 7 • ٤ | •••   | •••        | ***       |          | ••         | لحمدية        | مدينتا المهدية وا    |      |
|       | t     |            |           | لرابع    | الباب اا   |               |                      |      |
|       |       | ` ;        | إسهاعيليا | مامة الإ | لهدی و إ   | مبيد الله الم | 2                    |      |
| مفحسة |       | •          |           |          |            |               |                      |      |
| 711   |       | •••        |           | • • •    | 4          | والقرامط      | _ عبيد الله الخليفة  | - h- |
| 711   | •••   | ٠٠٠٠       | بد الجناب | أبى سعي  | دی من      | بد الله المها | (۱) موقف عبي         |      |
| 715   | • • • | •.•        | ن سعید    | خلفاء أب | دی من ۔    | يد الله المها | (ں) موقف عب          |      |
| 317   | •••   | • • •      | • • •     | ىيد      | ن أبي س    | و سعید بر     | عبيد الله            |      |
| 717   | (* 44 | (۲-۳۰۰)    | الجنابى   | بی طاهر  | .ي من أ    | يد الله المرد | (ح) موقفِعب          |      |
| 414   |       |            |           |          |            | بی طاهر       | _                    |      |
|       |       |            |           |          |            |               |                      |      |

```
منحة
عاولة أبي طاهر الجنابي فتح العراق ... ٢٢٦ ...
 ٧ ... عبيد الله المهدى والإسماعيلية في البمن ... ... ٢٣٢٠٠٠٠
(١) موقف عبيد الله من النزاع بين ابن فضل و ابن حوشب ٢٣٢٠
 (ت) عبيد الله وأبناء المنصور ... ... ٢٣٦
٣ ــ عبيد الله والدعوة الإسماعيلية في فارس ... ... ٢٤٢ ...
 أشهر دعاة عبيد الله في بلاد المشرق ... ... ٢٤٥ ٠٠٠
 ۱ ـ أبو حاتم الرازى ... ... ... ٢٤٥
٧ ـ النسنى ... ... ... ٢٤٨
      ٣ ـ السجرى ... ... ... ... ...
701
ع ـ عبيد الله والدعوة الإسماعيلية في بلاد الأندلس ... ... ... ٢٥٤

    التنظم الداخلي للدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى ... ٢٥٥

 (١) علاقة عبيدالله برعاياه ... ... ... ٢٥٣
 (ت) توجيه الدعوة لمصلحة الدولة ... ... ... ٢٦٠
      (ح) أبو عبد الله الشبيعي يلاقي مالاقاه أبو مسلم الخراساني ...
 477
                        الياب الخامس
             أشهر بمنزات الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله
 ۱ ــ استتار الامام وظهوره . . . . . . . . . . . . ۲۷۰ م
```

| مفحة |     |       |       |          |           |         |                                 |
|------|-----|-------|-------|----------|-----------|---------|---------------------------------|
| ۲۷٠  | ••• | • • • | •••   |          | •••       | •••     | (۱) استتار عبید الله            |
| 771  | **+ |       | •••   | •••      | **•       | ىر يە   | ١ ــ التعمق في الســ            |
| 777  |     |       |       |          |           | ربی     | <ul> <li>التحمس الحر</li> </ul> |
| 204  |     |       |       |          | شور       | ام المس | ٣ ـ الدعوة للاما                |
| 478  |     |       |       | ۳۹)      | Y Y Y     | (۲۹۲    | (ب) ظهور عبيد الله              |
| YA*- |     |       | لمردى | . الله ا | الم عنت   | بة فی ء | ٣ ــــــ أشهر مبادىء الإسماعيل  |
| ۲۸-  |     |       | Ĺ     | المهدء   | يد الله   | عبر ع   | (١) مبدأ الإمامة في             |
| 797  |     |       |       |          |           | جميع    | (ب) الدعوة العامة لله           |
| Y90  |     |       |       |          |           |         | (ح) الاشتراكية                  |
| ٣٠٠  |     |       |       |          |           |         | (z) الحلول                      |
| ٣-٤  |     |       |       |          |           |         | ٣ _ عوامل نجاح عبيد الله        |
| ٣٠٠  |     |       |       |          | ی         | لإسلام  | ( ۱ ) ضعف العالم ا              |
| ٣٠٦  |     |       |       |          |           |         | (س) انتشار التشيع               |
| ٣٠٨  |     |       |       | ری       | مة الآخر  | ، الشيه | (ھ) ضعف طوائف                   |
| ۳۱.  |     |       | تظر   | ى المن   | ءة المهدة | ن لعقيد | ( ی تحمس المسلمين               |
| 717  |     |       |       |          |           |         | (ھ) برامج الإسماعي              |
|      |     |       |       |          |           |         |                                 |

## خاتمة القول في عبيد الله المهدى

٣١٥

| منحية          |                                                                                          | أولاده وزوجاتا |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 417            |                                                                                          |                |
| 44.            |                                                                                          | وفاة المهدى    |
|                | ملاحق الكتاب                                                                             |                |
| <del>-</del>   |                                                                                          |                |
| ***            | تهاية الإمام إسماعيل بن جعفر وإمامته                                                     | ملحق ۱         |
| 444            | في إمامة محمد بن إسماعيل                                                                 | ملحق ۲         |
| **             | ظهور المهدى                                                                              | ملحق س         |
| .444           | اتتقال الإمامة إلى المهدى والطيببن الآمر                                                 | ملحق ۽         |
| <b>44</b> 7    | الواجب على الآمة للأئمة                                                                  | ملحق ہ         |
| ۳۲۸            | فی محاولة عبید الله فتح مصر                                                              | ملحق ٦         |
| ٠٣٢٩           | فى فضل كـــّـامة على الفاطميين                                                           | ملحق ٧         |
| ٠٣٠.           | عبيد الله في الرملة                                                                      | ملحق پر        |
| ۱ ۳۳.          | عبيد الله في مصر                                                                         | ملحق پ         |
| 441            | الأمن في عهد أبي عبد الله الشيمي                                                         | ملحق ١٠        |
| <b>***</b>     | المناظره الأولى بين أبى عثمان سعيد بن محمد بن الحجاج وأبى العباس أخى أبي عبد الله الشيعي | ملحق ۱۱        |
|                | المناظرة الثانية بين أبى عثمان وأبى العباس                                               | ملحق ۱۲        |
| ****           | المناظرة الثالثة بين أبي عثمان وأبي العباس                                               | ملحق ۱۳        |
| 444            |                                                                                          |                |
| ·48 ·          | المناظرة الرابعة بين أبى عثمان وأبى العياس                                               | ملحق ۱۶        |
| , <b>*F</b> E# |                                                                                          | مصادر الكتاب   |

## فهارس الكتاب

- نمونة الأعلام 1 سما. النساء 1 سما. النساء 1 سما. النساء 1 سما. الكيات التي تدل على حوادث تاريخية هامة 1 سميا الكيات التي تدل على حوادث تاريخية هامة

## عييدالة المهدى

إمام الشيعة الاسماعيلية ومؤسس الدولة الفاطمية في بلاد المغرب

## الْبَالِكَةُ وَلَيْ

طائفة الاسماعيلية إلى أن تولى عبيد الله رياسة الدعوة

## ١ - العلوبون والمنشيعون الى ظهور طائفة الاسماعيلية

كان على بن أبي طالب ، كرم الله وجهه ، من كبار الصحابة الذين ساهموا مع النبي ما أبي بن أبي طالب ، كرم الله وجهه ، من كبار الصحابة الدين ساهموا مع النبي ما ألنبي ما ألنبي ما ألنبي ما ألنبي ما ألنبي ألب ألبي ألبيا وسياسياً ، ويرى أنه أحق بالحلافة من أبي بكر وعمر وعثمان . وكان بيت أمية ينفس عليه منذ ولى عثمان الحكم ؛ ولذلك أعلنوا عليه الحرب في صور مختلفة حتى ينفس عليه منذ ولى عثمان الحكم ؛ ولذلك أعلنوا عليه الحرب في صور مختلفة حتى زحزحوا بيته عن الحلافة ، ومن ثم أصبحت زعامة المسلمين في يد الامويين .

وقد حز فی نفوس أنصار علی ، وهم الشیعة ، وفی نفوس أبنائه ، إقصاء بیت الرسول عن زعامة المسلمین . و من ثم أثاروها حروباً دامیة علی بنی أمیة و انضموا للی أبناء علی ، فناصروا الحسن والحسین ، والتفوا حول زید بن علی زین العابدین (۲۲ه) وا بنه یحیی بن زید (۲۲ه) ، وقاموابدور کبیر فی إزالة سلطان الآمویین ، وفی الحق أن العلویین لم یرضوا منذ مقتل علی سنة . ی ه عن سیاسة الآمویین، و نادوا بإمامة الحسن الذی یری الاسماعیلیة أن علیاً نص علی إمامته من بعده ثم علی امامة أخیه الحسین ، ویرون أن الحسن کان إماماً مستودعاً ، وأن الحسین هو الإمام المستقر (۱) ، بمعنی أن الحسن إمام فی حیاته فقط ، وأنه لا یستطیع نقل إمامته و توریثها المستقر (۱) الامام المستودع : هو الذی یکرن إماما فی حیاته ، ولا یستطیع أن یورث أبنا ، الامامة

أبناءه بعكس أخيه الحسين الذي يستطيع توريتها أبناءه . وعلى الرغم من إخفاق الحسن في صراعه مع بني أمية ، و نزوله لمعاوية عن الحسلافة ، ثم موته بعد قليل ، ظل المخلصون له من الشيعة على ولاثهم لاخيه الحسين \_ الإمام المستقر ورأوا في المناداة بإمامة أبناء على تحدياً للامو بن أو بالاحرى للخلافة نفسها . وقد أذكت موقعة كربلاء نيران الحماسة بين صفوف الشيعة والعلويين أنفسهم ، واتسعت بذلك شقة الحلاف بين الإمامة العلوية والحلافة الاموية . يقول براون: (١) وأن فربق الشيعة أو حزب على كان ... ينقصه الحماسة وبذل النفس . بيد أن هذا كله قد تبدل منذ ذلك الحين ، وغدت ذكرى معركة كربلاء الملطخة بدماء ابن بنت الذي ، مع ما قاساه من شدة العطش وإحاطه بحثث ذوى قرباه \_ كل ذلك غدا منذ ذلك الحين كامياً لان يثير عاطعة الحاسة التي كانت على أشد ما تحون ، والاحزان التي تملكت النفوس \_ حتى عند أكثر النباس فتوراً وتراخياً \_ وأصبحت هذه الروح التي لا تبالى بالآلام والاخطار ، بل ولا بالموت ، ترى كل هذه المتضحيات لا تساوى التفكير فيها » .

وهكذا أخفق العلوبون فى جولتهم الأولى ، فسم الحسن ، وتنل الحسين ، فحمل أعماء الإمامة محمد بن الحنفية \_ أخوهما لأبيهما \_ ليكون سنراً على على زين العابدين ، فكان و الحالة هـ فده إماماً مستودعاً . يقول الداعى الخطاب (٢) بن الحسين فى تسلسل الإمامة من على إلى أ شائه : « وعهد «على » إلى الحسن عند حضور نقله (٣) بأن يسلم الرتبة إلى أخيه الحسين . . . فلم قضى الحسن نحبه سلم إلى أخيه الحسين ؛ فاجتمعت الرتبتان و النبوة و الإمامة » فى الحسين وقام بهما ، حتى (٤) أظهر الغيبة ... وولده على بن الحسين فى حد الطفو لية . فأودع له أخاه محمد بن الحنفية ، واستكفله .

وإنما يكون كحامل الأمانة عليه أن يردها عند الحاجة . و نظرية الاستيداع الاملى من النظريات الجديدة في مُيداً الامامة ، ومن النظريات ذات الخطر السياسي فرتاريخ الاسماعيلية . أما الامام المستقر فهو الذي تستقر الامامة فيه ، ويستطيع فقلها إلى أينامه . وحميع الأئمة عند الاسماعيلية من هذا الصنف إلا نفراً قليلا عندهم ، هم الآئمة المستودعون .

Browne: Literary History of Persia, vol. 1. pp. 226 sqq. (1)

<sup>(</sup>٢) غاية المراايد ص ٢٥ (من المنتخب)

٣) النقلة بممنى الموفاة والانتقال أو النظاهر بالانتقال من دار الدنيا إلى دار الآخرة

<sup>(</sup>٤) في الأصل حتى والصواب حتى

إياه ، وأوصى إليه أن يسلم إليه وديعته عند بلوغه أشده . فقام محمد . . . بأمر الله و بث دعاته وأقام دعوته . . وهذا يدل على أن الأثمة العلويين لم يكونوا مقصرين فى القيام بواجبهم فى نشر الدعوة لأنفسهم وجذب الناس إليهم ، غير أمهم لم يغلوا غلو أشياعهم من المتشيعين .

والواقع أمنا لم نعد نسمع كثيراً عن جماعة الحسنيين في عهد الدولة الآموية ، اللهم إلا ما سنراه من الصراع بين هؤلا، وبين أبي جعفر المنصور (١٥٨ه) . وأما فرع الحسينية ، أتباع الحسين وأبنائه ، فلم يكن لهم شأن يذكر بعد مقتل زيد ابن على زين العابدين (١) وابنه يحيي اللذين تصديا للدفاع عن حقهما في الإمامة . وظل الحسينيون خاملين حتى انتعشوا في العصر العباسي الأول على يد الإسماعيلية وظل الحسينيون خاملين عتر ظهورهم تطوراً في تاريخ الدعوة التي نستطيع أن نطاق عليها اسم والدعوة الحسينية ، .

أما الحفية \_ أتباع محمد بن الحنفية إ فكانت لهم الصدارة منذ مقتل الحسين سنة ٢٦ ه، فينادى أتباعه الكيسانية \_ أصحاب المختار الثقنى \_ بإمامته بل بنبوته ورجعته ، ويغلون فيه غلوا كبيراً . ولا يهمنا تبرؤ محمد بن الحنفية من المختار الثقنى وأتباعه الكيسانية ، إنما الذي يهمنا هو أن الكيسانية قاطبة كانوا يقولون بإمامة محمد هذا دون سواه . وإذن ، هل اغتصب محمد بن الحنفية الإمامة التي ورثها عن الحسين بن على زين العابدين ؟ أو بالاحرى هل كان الكيسانية من الثائرين على إمامة الحسينين ؟ إن المراجع الاسماعيلية التي بين أيدينا تؤكد أن ابن الحنفية قد رد الوديعة ( الإمامة ) إلى مستحقها ( على زين العابدين ) (٢) . وبهذا نستطيع أن نقول : إن أبا هاشم بن محمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت فقول : إن أبا هاشم بن محمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المحمد بن الحديث و المحمد بن المحديث و المحمد بن الحديث و المحمد بن الحديث و المحمد بن الحديث و المحدد بن الحديث و المحدد المحدد بن المحدد المحدد المحدد بن المحدد بن المحدد المح

<sup>(</sup>١) ثار زيد بن على على الخلفة الأموى هشام بن عبد الملك في سنة ١٢٧ ه لينقذ الامامة الحسينية بما أصامًا من ذيول خصوصاً بعد استبداد أبي هاشم بن محمد بن الحنفية بالآمر دوته ، ويسمى أتباعه الويدية ، ويسميم البعض الرافعة لرفعتهم طأعة زيد وادعائهم أنه على حب الصحابة أبي بكر وعمر ، وقد لحق به ابنه محمى الذي قتل في خراسان سنة ١٢٥ ه .

<sup>(</sup>٢) الخطاس بن الحسين : غاية المواليد ص ٢٥ ــ ٣٦ ( من المنتخب )

 <sup>(</sup>٣) وأبو هاشم هذا هو الذي نزل عن الامامة لمحمد بن على بن عبد الله بن العباس في عهد الحتايفة سليمان بن عبد الملك ، مدعياً أنه ليس هناك بين العلويين من يصلح لاقامة الدعوة العلوية .

الدولة العباسية على أكتافها \_ هو الذي اغتصب الإمامة من أبناه الحسين بن على . ومهما يكن من شيء ، فإن أبا هاشم ، باغتصابه الأمر من بني عمه الحسينين ، ونزوله عن الامامة للعباسيين ، فد أضاع على العلوين فرصة الاستيلاء على الخلافة مر الأمويين ، كما ساعد على تفككم . وبهذا تمكن العباسيون من قلب الدولة الأموية والاستئار بالخلافة دون العلويين . وظل الأبوهاشم بن على إخلاصهم لرؤسائهم الدينيين حتى صرعهم أبو جعفر المنصور ، فانضووا بعد ذلك تحت لواء الاسماعيلية ، على ما سنرى .

ما تقدم نرى أن العلويين عجزوا في عهد الأمويين ، عن تحقيق مآربهم في سيادة العالم الاسلامي ، لا نقسامهم على أنفسهم إلى حسنيين وحُسينيين وحنفية ، ثم إلى أفي هاشمة ، ولأن الدولة الأموية كاست لا تزال على قوتها . أضف إلى ذلك انتقال حق الإمامة من أبي هاشم بن مجمد بن الحنفية العلوى إلى محمد بن على بن عبد الله العباسي ، الأمر الذي اعتبره العباسيون نزولا من العلويين إلى العباسيين عن حقهم في الإمامة ، وإن كان ذلك يعتبر من الناحية العملية نزولا من طائمة واحدة من طوائف العلويين .

 الباقرية ، ثم حول جعفر الصادق وكونوا فريق الجعفرية ، والضوت فلول هؤلا. جميعاً تحت لوا. الاسماعيلية .

كان جعفر الصادق ينفس على الحسنين، فتخلى عن النفس الزكية، ولم يعترف بزعامته ، مما ساعد العباسيين على الفتك به . والحق إن العباسيين كانوا يبغضون الحسنين، لأنهم أكثر جرأة وتحمساً في طلب الملك . ولدلك لم يعاملهم العباسيون معاملتهم للحسينين . وساعد على ذلك ما أبداه جعفر الصادق من كراهة لبنى عمه ، معاملتهم للحسينين . وساعد على ذلك ما أبداه جعفر الصادق من كراهة لبنى عمه ، الفخرى (۱) : « فاتفق الجميع على مبايعة النفس الزكية إلا الامام جعفر بن محمد الصادق : فإنه قال لابيه عبد الله المحض : إن ابنك لا ينالها مل يتعاون فريق جعفر ولى ينالها إلا صاحب القباء الاصفر من أوقع هذا الحليفة بهم في موقعة فخور سنة ١٦٩ ه) التي قبل فيها « لم تكن مصيبة بعد كربلاه أشد وأجمع من فخ (۲) . من هذا نرى أن زعامة العلويين في صدر الدولة العباسية لم تكن موحدة : فهذاك الفاطميون مد حسنيون وحسينيون مد ينافس كل منهم الآخر ، ولم يستطيعوا الفاطميون من هذا نرى أن زعامة العلويين في صدر الدولة العباسية لم تكن موحدة : فهذاك الفاطميون من هذا نرى أن زعامة العلويين في صدر الدولة العباسية لم تكن موحدة : فهذاك الفاطميون من هذا نرى أن زعامة العلويين في صدر الدولة العباسية لم تكن موحدة : فهذاك الفاطميون من هذا نرى أن زعامة العلويين في صدر الدولة العباسية لم تكن موحدة : فهذاك المناسيين وساعدوهم على إقامة دواتهم ، ولكنهم تعرضوا بعد قليل لتحمل أحضان العباسيين وساعدوهم على إقامة دواتهم ، ولكنهم تعرضوا بعد قليل لتحمل أحضان العباسيين و العنصاد على أندى هؤلاء العباسين .

وقد أدرك إسهاعيل بن جعفر حالى ما سنرى مدى الضعف الذى ساد العلويين، فعمل على تكوين جماعة ذات طابع خاص فى تفكيرها ونظامها الاجتهاعى والدينى والسياسى، تلك الجماعة هى « طائفة الاسماعيلية، التي ينتمى إليها عبيد الله المهدى مؤسس الدولة الفاطمية.

ويحسن بنا أن نبحث أثر التشيع فى الحركات الشيعية الأولى، ثم فى قيام جماعة الاسماعيلية الذين ينتسب إليهم عبيد الله . وفى الواقع إن التشيع ـ وهو اعتقاد حب على وأبنائه ـ كان من أهم الاحداث فى التاريخ الاسلامى . والتشيع نوعان :

<sup>(</sup>١) في الآداب السلطانية من ١٢٠

<sup>(</sup>٢) حسن ابرهيم حسن : الفاطميون في مصر ص ٤٦

قشيع حسن لا يرمى صاحبه من ورائه إلى غير سيادة العلوبين ، وتشيع قبيح يتخذه معتنقوه وسيلة لهدم العقائد ، وإثارة روح الشعوبية ، وقلب نظام الحكم فى الدول تحت ستار الدعوة لعلى وأبنائه . وتعتبر حركة الاسماعيلية مزاجا من النوعين معاً : فبينها نرى بعض أئمتهم وأنصارهم على إخلاصهم للاسلام ، نرى بعضهم الآخر يتخذ انتهامه إلى جماعة الاسهاعيلية وسيلة لبعث مبادى وقد شعر الأئمة العلويون بخطر الشررة ، لذلك قالوا « التشبع عش الزندقة ، . وقد شعر الأئمة العلويون بخطر هذا التشيع القبيح فثاروا على مدعيه ، فنرى على بن أبى طالب يخطى عبد الله بن سبأ الذى كانت آراؤه « جرثومة لما حدث من مذاهب الغلاة بعده (١) » . وعلى الرغم على فعل على مع ابن سبأ ، عد هسذا الاستاذ الاول لجماعة الاسماعيلية وغيرهم من الغلاة .

فهاهم أولاء الكيسانية ـ أفصار المختار ـ ينادون بما نادى به ابن سبأ ، من القول بالرجعة ، وإحاطة الآئمة بالعلوم كلها ماظهر منها وما بكن ، وبأن الدين طاعة رجل واحد ، هو الإمام ، وأن هذه الطاعة ترفع عنهم التكاليف الشرعية ، كما نادوا بالمهدية التي نادى بها ابن سبأ من قبل . ولذلك نال المكيسانية من ابن الحنفية ما ناله السبئية من على بن أبي طالب (٢) . وعلى الرغم من قضاء الأمويين على حركة المختار تعد حركته طليعة للحركات الدينية التي تتخذ الدين وسيلة لتحقيق الأغراص السياسية ، أو بعبارة أخرى كانت هذه الحركة طليعة للجماعات الاسماعيلية ، ولذلك نرى جمرة التشيع تلتهب في أو اخر عهد الدولة الأموية ، فيحاول بمض أنصار تعاليم المجوسية القديمة استغلال التشيع لاحياء مبادئهم . ومن هؤلاء الداعى العباسي عمار بن بديل ( ١١٨ ه ) ، الذي يعرف باسم دخداش ، وكان من أشياع نخراً ما زوجة مزدك ، ومن المروجين لمبادى ، زوجها في الاسلام . ولم يمت مذهبه بموته ، بل بعث في صور وأشكال محتلفة ، تأثر الاسماعيلية بكثير منها (٣) .

والواقع أن التشيع اتخذ في أخريات الدولة الأموية اتجاهـبين مختلفين ، يرمى

<sup>( )</sup> الشبخ محمد عبده : رسالة التوحيد ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) دكتور طه شرف : الزندةة والزنادقة ( مخطوط ) ص ١٥٢ .

<sup>.(</sup>٣) نفس المرجع والصفحة .

أولها إلى التقرب من أبى هاشم ، ومن ثم أخذ كثير من أتباعه يعملون على تقديس الحلفاء العباسيين ، ويرمى ثانيهما إلى التظاهر بالميل إلى الأئمة العلويين الحقيقيين -ومن هؤلاء المتشيمين الأخيرين الاسماعيلية ، وجماعة البيانية ، أتباع بيان بن سممان ( ١١٩ هـ ) والمغيرية ، أتباع المغـيرة بن سعيد العجلي (١) ( ١١٩ هـ ) ، وكانوا ينادون بالغلو والقول بإمامة محمد بن الحنفية وابنه أبى هاشم . وإلى جماعة الحنفية يرجع قيام الراوندية الذين نادوا بألومية أبى جعفر المنصور بعد أبي هاشم ، والأبي مسلميَّة ، الذين نادوا بألوهية أبي مسلم الخراساني ثم حفيده فيروز ، وقالت جماعة منهم بزعامة فاطمة بنت أبي مسلم ، حتى سموا , الفاطميين ، نسبة اليها . ولا يبعد أن يكون باكِك الخرمي من سلالة أبي مسلم الخراساني ، كما ذهب بعض الباحثين . وقيل إن القرامطة كانوا, من بقايا المتشيعين الحنفية أو الآبي هاشمية . ومن ثم كان الاً و هاشمية خطراً على الأمويين أو لا ثم على العباسيين ثانياً ، فقد ثاروا في وجه الأمويين بزعامة أبى مسلم وأزالوا دولتهم . متخذين التقرب من أهل البيت وسيلة لإحياء مذاهب الفرس القدعة ، كما اتخذوا هذا التقرب وسيلة للتخلص من الدولة الأموية العربيـة . وكانوا يظنون أنهم سيجدون في الدولة العباســـية الدولة التي ينشدونها ، فنادوا بحلول الله في شخص أبي جعفر المنصور ؛ ولكن هذا لم ير بدا من الوقوف في وجهم والقضاء على بدعتهم ، فنادوا بالحلول في رؤسائهم أنفسهم ، ثم ثاروا على العباسيين وانضموا إلى كل ثائر . فانضووا تحت لواء سنباذ (١٣٨ ﻫ) وأستاذسيس (١٤٩ ﻫ) اللذين أذكيا نار الثورة انتقاما لأنى مسلم، ثم انضموا إلىالمقنع الخراساني الذي ثار على الخليفة المهدى بن أبي جعفر المنصور، ودوخ جيوشه لينتقم لأبي مسلم وللمجوس من العرب. فلما أخمدت هذه الثورة ، لم تلبث أن هبت من جديد على يد بابك الخرى ، الذي كان من أخلص أتباع الراوندية ، وأصبح القضاء على هذه الثورة شغل العباسيين الشاغل في عهد المأمون والمعتصم . ولما أخمدت ثورة بابك ، وجد فلول البابكية الطريق ممهداً للاندماج في صفوف الاسماعيلية . وهكذا كان الثائرون من المتشيعين ، ولا سيما أنصار محمد بن الحنفية ، إذا ما أخفقوا في حركتهم النورية ، لم تر فلولهم بدأ من الانضمام إلى الحزب السرى الجديد ، وهو حزب الاسماعيلية .

<sup>(</sup>۱) الأشمرى: مقالات الاسلاميين ج ١ ص ١٩

هذا ما يمكن أن يقال عن تأثيرالتشبع فى طائفة الحنفية ، أما تأثيره فى الحسينين في طائفة من مناداة بعضهم بإمامة جعفر الصادق وغلوهم فيه وتأليهم إياه . ومن هؤلاء العميرية ـ أتباع عمير بن بيان العجلى(١)، الذى ثار على الأمويين فى أخريات حياتهم ، فوقف له خالد بن عبدالله القسرى (٢٦) ه) بالمرصاد وتتبعه هو وأنصاره قتلا وتشريداً .

على أن ثورة المتشيعين الحسينيين لم تخب ، بل هبت من جديد فى أوائل حكم العباسيين على يد الخطابية . أتباع محمد بن زينب الاسدى الاجدع المعروف بأ فى الخطاب . ومن هؤلاء الخطابية ميمون القداح مقسس الدعوة الإسماعيلية ، حتى لقد ذهب بعض إلى القول بأن الإسماعيلية والخطابية طائعة واحدة . يقول النويختى (٢) : وفاما الإسماعيلية فهم الخطابية . . أصحاب أنى الخطاب . . . وقد دخلت فرقة منهم فى فرقة محمد بن إسماعيل و يقول النويختى (٣) في موضع آخر : «ثم خرج من قال بمقالته فرقة محمد بن إسماعيل بن جعفر بعد أن قتل أبو الخطاب ) من أهل الكوفة وغيرهم إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر بعد أن قتل أبو الخطاب ، فقالوا بإمامته ، وبهذا تأثر الاسماعيلية بالخطابية في عدة نواح منها : أن الخطابية كانوا كالاسماعيلية بدعون لجمفر الصادق ويغلون فيه ، وأن مبمونا القداح . المؤسس الحقيق للمذهب الاسماعيلي ـ كان واحداً منهم ، وأن فلول المقطابية كانوا يكونون الاساس الأول لفرقة الاسماعيلية .

وقد نال أبا الخطاب وفرقته من جمفر الصادق (١٤٨ ه) ما نال السبئية من على بن أبى طالب والكيسانية من محمد بن الحنفية . ذكر أبو حنيفة النعان المغربي (٤) قاضي الفاطميين : «أن جعفرا الصادق لما بلغه أن أبا الخطاب قال فيه ماقال من الغلو ، قال المفضل (أحد أخصاء جعفر) فدخلت عليه \_ صلى الله عليه وسلم يوما فالفيته منقبضاً مستعمراً 1 فقلت له : مالك 1 جعلت فدامك ؟ فقال : أي

<sup>(</sup>١) هو ابن بيان الذي سبقت الاشارة إليه ، وقد انضم إلى الحسينيين عالمًا أباه بيانا بعد أن أدرك خروج الدعرة من آل على إلى آل السباس .

<sup>(</sup>٢) فرق الشيعة ص ٥٨

<sup>(</sup>٣) المسدر نفسه من ٥٩

<sup>(</sup>٤) الجالس والمسايرات ( مخطوط بمكتبة جامعة فؤاد ) ج ١ ص ٧٨ – ٧٩

مفضل ا زعم هذا الكافر أني أعلم الغيب . . . اخرج إلى هؤلاء ـ يعني أنصار أفي الخطاب ـ فقل لهم : إنا خلائق مخلوقون ، وعباد مربو بون»

ومهما يكن من شيء فقد تبرأ المعتدلون من الشيعة كما تبرأ العلويون أنفسهم من هذه الطائفة . يقول البغدادي (١) : , ومن أعجب الأشياء أن الخطابية زعمت أن جعفرا الصادق قد أودعهم جلدا فيه علم كل ما محتاجون إليه من الغيب، وسموا ذلك الجلد جفراً ، وزعموا أنه لا يقرأ ما فيه إلا منكان منهم . وقد ذكر ذلك هرون بن سعد العجلي (أحد الزيدية) في شعر فقال :

ألم تر أن الرافضين تفـــرةوا فكلهم في جعفـــر قال منكرا فطائفـــة قاوا : إله ومنهـم طوائف سمته النبي المطهــــرا برثت إلى الرحمن من كل رافض عصير بباب الكفر في الدين أعورا إذاكف أهل الحق عن بدعة مضوا عليها وإن يمضوا إلى الحق قصَّـرا ولو قيل: إن الفيل ضب لصدقوا ﴿ وَلُو قَيْــَـلُ : زَنْجَى تَحُولُ أَحْرَا ﴿

فقبح أقــوام رموه بفـــرية كاقالـ في عيسي الفِـرى من تنصرا،

وسيتضح لنا مدى مساهمة الخطابية في تأسيس الدعوة الاسماعيلية عند الكلام على إمامة إسماعيل ن جعفر . وقد ساعد التشيع على خلق جماعة الاسماعيلية وتغذيتها من حين إلى حين بالنشاط والحيوية . أضف إلى ذلك أن التشيع كان قد بمكون في العصر الأموى ، وأن الاسماعياية تد جنوا ثماره في العصر العباسي ، وكان نجاحهم من أكر الانقلابات الدينية السياسية في الاسلام .

#### ٢ - أتمة الاسماعيلية :

نستطيع أن نتبين ضعف تأثير جماعة الآبي هاشمية . أو بالأحرى فريق الحنفية ، منذ أوائل العصر العباسي الأول ، حتى إننا لم نعد نسمع كثيراً عنهم اللهم إلا ماكان يتردد على بعض الالسنة من تقديس لمحمد بن الحنفية واعتقاد في رجعته .

<sup>(</sup>٤) الفرق بين المرق من ٢٣٩ ـ ٢٤٠ .

· فقد بما رأينا كُثير عزة ( ١٠٥ هـ = ٧٣٠ م) يقول بإمامة على وأبنائه الحسن والحسين وابن الحنفية ، وبشيد بالاخير منهم ولا يصدق بموته فيقول :

ألا إن الأثمة من قريش ولاة الحق أربعــة سواء على والثلاثة من بنيه هم الاسباط ليس بهم خفاء فسبط سبط إيمــان وبر وســبط غيبته كربلاء وسبط لا يذوق الموت حتى يقود الخيل يتبعها اللواء تغيب لا يرى عنهم زماناً برضوى عنده عسل وماء

ونرى السيد الحميرى الشاعر الآبا هاشمى المتوفى سنة ١٧٣ ه ينادى بما نادى به كثير عزة ، فيستبعد موت ابن الحنفية ويشيد بمآثره فيقول :

سنین وأشهرا ویری برضوی بشعب بین أنمار وأسد مقیم بین آرام و عین وحفان تروح خلال را بد تراعیها السباع ولیس منها ملاقیهن مفترسا بحد آمن به الردی فرتعن طوراً بلاخوفلدی مرعی و ورد(۱)

ومع ذلك لم نجد للحنفية ـ أئمتهم وعامتهم ـ من التأثير أو النفوذ شيئا يذكر في العصر العباسي الأول ؛ إلا أن جماعات من الكيسانية منهم ظلوا يعملون في الحفاء حتى انضموا بزعامة حمدان قرمط (٢) إلى فريق الاسماعيلية النشيط في أواخر القرن الثالث الهجرى . وهكذا ضعف الفرع العلوى الثالث ، الذي كان يتزعمه محمد بن الحنفية وأبناؤه من بعده .

أما الفرعان الفاطميان الآخران اللذان ينتميان إلى على وفاطمة عن طريق الحسن والحسين فقد استطاع العباسيون على ما رأينا الفتك بالفرع الحسنى، فقضى أبو جمفر المنصور على محمد النفس الزكية وأخيه إبراهيم ، وبدد الهادى شمل هذا الفريق في موقعة فخ ، ولم يعد العباسيون يخشون على العراق أو الحجاز من هؤلاء ، إذ فر البقية الباقية منهم إلى بلاد المغرب بزعامة إدريس بن عبد الله

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم : العاطميون في مصر ص ٣٧ .

<sup>(</sup>۲) وقد يؤيد هذا الرأى دستور القرامطة الذي ينسب نه إلى زعمائهم ، وينادون فيه بامامة أحمد ، ابن عمد بن الحنفية وبقبوته ، ويعتقدون أن له تنزيلا شبها بالقرآل الكريم ، أنظر الطبرى ج ١١ ص ٣٣٩

الذى كون دولة الأدارسة ، و لكنه مات مسموماً على أيدى أنصار الرشيد ، كما فر أخوه يحيى بن عبد الله إلى بلاد الديلم . واستطاع الرشيد أن يغرر به فأحضره إلى بغداد وقتله سنة ١٧٦ه.

خلا الجو للفرع الحسيني بضعف جماعات الحنفية والحسنية ، فتلقف أثمة هذا الفرع الزعامة العلوية التي تركزت منذ أواخر حكم الأموبين وأوائل حكم العباسيين في جعفر الصادق الامام السادس عند الامامية الاثنا عشرية والاسماعيلية على السواء، حيث يؤمنون جيعاً بإمامة على بن أبي طالب، ويعتبرونه وصى الرسول وأساسه وسوسه (١)، ويغلو فيه بعض المتأخرين من الاسماعيلية، فيرون أنه صاحب التأويل ومحمد على التنزيل، وأن تأويل على خير من تعزيل محمد . حتى إن بعض فرق الاثنا عشرية كالنصيرية مثلا يؤلهونه .

ويرى الاسماعيلية خاصة أن على بن أبي طالب نص على تعيين ولديه الإمامين الحسن والحسين ، وأن رتبة النبوة ـ النطق ـ انتقلت إلى الإمام الحسن بأمر من أبيه على ، ورتبة الامامة انتقلت بأمره أيضاً [إلى ابنه الحسين ، وأنه بموت الحسن اجتمعت الرتبتان في شخص الحسين .

يقول الخطاب بن الحسين (٢) في كتابه غاية المواليد: , وقام أمير المؤمنين (على بن أبي طالب) بالرتبتين حتى حضرته غيبته فأظهرها ، فنص برتبة النبوة على ولده الحسن ، وعهد إلى الحسن عند حضور نسقاته بأن يسلم الرتبة إلى أخيه الحسين ، بعد تقدم النص عليهما من جدهما بقوله:

<sup>(</sup>۱) يقرل الاسماعيلية: إن لسكل نبى ناحق صاحباً , يأخذ عنه دعوته ، ويحفظها على أمته ، ويكون معه ظهيراً له فى حياته وخليفة له من بعد وفانه ، وعندهم أن هذا الساحب إمام والسكن يسمونه , السوس ،، أر , الأساس ،، (انظر المقريزى: خطط ج ا ص ٣٩٣ ، وعندهم أن شيئا سوس آدم ، وأن له شريعة باطنة ، وآدم شريمة ظاهرة ويعتبررن سام بن توح أساس أبيه وصاحب الشريعة الباطنة على حين يعتبرون لم المليل نبياً ناطقاً له شريعة ظاهرة وأساسه ابنه إسماعيل صاحب الله يعة الباطنة ، ومثل ذلك فى هرون الأساس وأخيه مومى الناطق ، ويرون أن لديسى شريعة ظاهرة ولاسأسه شمون الصفا شريعة باطنة ، وهكدا يرون في محمد على الله عليه وسلم نبياً ناطقاً له شريعته الظاهرية وفى ان عمه على أساساً له شريعته الطاهرية وفى

<sup>(</sup>٢) انظر المنتخب من كتب الاسماعيلية ص ٣٨

الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا ، وأبوهما خير منهما ، وليس هذا وحده بل إن فريق الحسينية ـ وعلى رأسهم الاسماعيلية ـ يحاولون بكل ما استطاعوا إقصاء بنى الحسن بن على عن الإمامة ، فيبتدعون نظرية الاستقرار والاستيداع للبرهنية على بطلان دعوى الحسنيين في الامامة ، فيكا رب الدوافع السياسية هي التي حملت الاسماعيلية خاصة على ابتداع تلك النظريات في الامامة . يدلنا على ذلك ما قالوه في محمد بن الحنفية من أنه حمل الوديعة ـ الامامة ـ فقط ليردها إلى مستحقها ـ على زين العادين ـ ويرون أنه قام بردها فعلا ؛ ولهذا لا يعدون محمد بن الحنفية إماماً من أمّتهم . والفرق بين ابن الحنفية والحسن بن على أن انتقال الامامة إلى من خلف الحسن كان بعد وفاته (أى الحسن) ، أما ابن الحنفية فقد رد الوديعة قبل وفاتة (١) ، فهو والحالة هذه ، لا يعدو أن يكون نائباً عن الامام في حياته أو حجة له وستراً ، شأنه في ذلك شأن بني القداح فيا بعد . وهكذا نستطيع أن نقول : إن إقرار إمامة الحسين في ذلك شأن بني القداح فيا بعد . وهكذا نستطيع أن نقول : إن إمامة على زين العابدين في الامام الرابع ـ ينطوى على نني إمامة محمد بن الحنفية أن نلح إمامة أبنا أن . المامة أبنا أنه . أما أن المامة والكيسانية من قول كثير عزة السابق : ألا أن المناب ا

ألا إن الْأَنْمَة من قريش ولاةَ الحق أربعـة سواء

. فهو في هذا القول لايمترف بإمامة على زين العابدين ، على حين ينني الامامية إمامة محمد بن على وأبنائه من بعده .

ولا يعترف الامامية كذلك بإمامة زيد بن علي زين العابدين ويقولون (٢)

<sup>(</sup>۱) ويرهن دعاة الاسماعيلية على عدم أحقية ان الحنفية للامامة بأمور كثيرة تنجه كايا إلى إنرار الامامة في أبناء الحسين عن طريق على ذين الدابدين : من ذلك ما يرونه من أن عليا زين المابدين حين طلب من عمه محمد تسليم وديمته قال له : ورما هر لك المودع عندى ؟ فقال : هى قارورة عنومة فيها قرطاس أبيض وهى فارغة ليس فيها غيره . فعند ذلك جمع محمد بن على الدعاة والنقباء وسلم إليه بحضرتهم ، وأخرج المارورة و فتحها على بن الحسبن بحضور من حضره ، فلم كن فيها غير الفرطاس الابيض ، فكانت تلك بعض آياته التي أظهرها ليقع الاقرار به والتصديق ، وكان إيداع الحسين بن على سلام الله عليه سالة الدين بعض آياته التي أظهرها ليقع الاقرار به والتصديق ، وكان إيداع الحسين بن على سلام الله عليه القارورة المارغة والدرطاس الابيض إشارة إلى خلوء من الاسمة . ، ، [غاية المرابد ( من المنتخب ) سم ٣٥ سـ ٣٦] ، والذي قيمه من تلك العبارة أن الدعاية لابناء على كانت رائجة في ذلك الحين ، وأن الاسماعيلية في العصرر المتأخرة كانوا يعملون على تقريب أسباب هذا الحلاف ببن أبناء على المتلفين .

<sup>(</sup>٢) يعتقد الاسماعيلية أن هناك دورات اللا نبياء والأثمة ، وأن دورة الباحلق ــ الني ــ لا بد أن

بإمامة ابنه الآخر محمد الباقر بن على زين العابدين . وهو عندهم الامام الخامس ، وأن أباء نص على إمامته من بعده . وهذا يفسر لنا كراهية الزيدية لبنى عمهم الاسماعيلية ومقاومتهم إياهم فى بلاد البين خاصة فى جميع أطوار حياتهم .

أما الامام السادس عند الامامية فهوجعفرالصادق. ويظهر أنه كان منالحُـكة السياسية بحيث كان يعمـل على ألا يعرض شخصه ولا أنصاره للخطر الخارجي ؛ فرفض الخلافة مر . أني سلمة الخلال حتى لا يصطدم مع العباسيين وأنصارهم الابي هاشمية (من الكيسانية) الأقوياء الطامحين، ورفض أن يعلن الثورة على العباسيين لكيلا ينال منهم ما ناله ابن عمه النفس الزكية ؛ وأعلن تعرأه من أبى الحطاب وغيره من الغلاة ، حتى لا يتعرض لسخط الرأى العام من جهة ، ويسهل على العباسيين الوصول إليه مرب جهة أخرى ـــ واستطاع بفضل تلك السياسة الرشيدة أن يعمسل في الخفاء ، وأن يزيل شكوك العباسيين فيه ، ويمهد السبيل لأننائه من بعده للوصول إلى الخلافة . ونعتقد أنه لولا نضج جعفر السياسي لما قامت للاسماعيلية والاثنا عشرية بعده قائمة . ولا نغالي إذا قلنا : إن جعفرا الصادق اتخذ من قيام الدولة العباسية وسيلة لبسط نفوذه وتدعم تأثيره المذهى : فلم يكتف بالضعف الذي أصاب الفريقين العلويين الآخرين وهما فريقا الحسنيين أتباع الحسن والحيفية أتباع محمد بن الحنفية بل أظهر نفسه لفلول هؤلاء جميعاً على أنه الوارث الحقيق لعلى وفاطمة ، فأخذوا يتسابقون في التقرب إليه وإلى أبنائه ، وكونوا طائفتي الإسماعيلية والاثنا عشرية وغيرهما . وعلى الرغم من أن جعفراً لم يدرك نتائج جهوده كلما ، فانه قد مهد السبيل لحلفائه الذين التف حولهم جميع فرق الجعفرية التي تدين له بالطاعة ، وغيرهم من الفرق الأخرى .

## (١) إمامة إسماعيل بنجعفر

انقسم الإمامية بعد موت جعفر الصادق سنة ١٤٨ ه إلى فريقين : فريق نادى

يكون فيها سبمة أنمة أحدهم سـ وهو أولهم سـ السوس أو الأساس . ويسمى الستة الآخرون الأئمة الصمت ؛ والائمة الصمت عند الاسماعيلية هم الحسن والحسين وعلى زين العابدين ومحمد الباقر ، وجعفر العسادق \* ثم إسماعيل بن جعفر .

بأحقية إسماعيل (١) بن جعفر ، ويعرف هؤلاء بالاسماعيلية أو السبعية ، لأن إسماعيل في نظرهم هو الإمام السابع . ومن هؤلاء ظهر عبيد الله المهدى . وفريق آخر نادى بأحقية موسى الكاظم ، الابن الاصغر لجمفر الصادق ، وأبنائه من بعده حتى الإمام محمد الثانى عشر الذى اختنى بسرداب فى مدينة سامرا سنة . ٢٦ ه ولا يزال أنصاره ينتظرون عودته ، ولذلك سمى الإمام المنتظر . وكانوا يعرفون بالموسوية \_ نسبة إلى موسى الكاظم بن جعفر \_ واشتهروا بعد ذلك باسم الاثنا عشرية لانتظارهم إمامهم الثانى عشر .

ويرتبط بإمامة إسماعيل نظريات كشيرة قال بها أو ابتدعها الاسماعيلية ، منها تعيين الإمام بالنص ، وأن النص الأول هو المعمول به ، لأن البداء (٢) من الله محال فيرى أنصار إسماعيل أبه كان أكبر أبناء أبيه جعفر وأحبهم إليه وأنه نص على إمامته بعده ، ولذلك يرد الإسماعيلية على الموسوية والاثنا عشرية قولهم : إن موسى أحق من أخيه إسماعيل لأن إسماعيل مات في حياة أبيه فنص هذا على إمامة موسى، ويقولون لهم : إن التعيين الأول هو المعمول به ، وأما الثانى فباطل لانه يعتبر بداء وقد ونسيتم قول الصادق عليه السلام : إن البدء والمشيئة لله إلى كل شيء إلا في الإمامة (٣) م . ويؤكدون لهم أن جعفرا الصادق كان يقول : ولو جاء كم أحد بدماغ ابنى هذا (إسماعيل) فلا تشكوا أنه الإمام بعدى ، وأنه كان يقول فيه أيضاً : الإمام بعدى ، كا لا يقر الإسماعيلية بموت السماعيل في حياة أبيه ، وبردون على الاثنا عشرية الذين يقول شاعره :

لما انبرى لى سائل لاجيبه موسى أحق بها أم اسماعيل؟ قلت: الدليل معىعليك وماعلى ما تدعيه للامام دليل موسى أطيل له البقاء فحازها إرثاً ونصاً والدعاة تقول:

<sup>(</sup>۱) يعرف إسماعيل بالأعرج ، وكان أكبر إخوته وأحبهم إلى أبيه . وقد توفى في حياة أبيه جعفر الصادق بالعريض في المديئة المنورة ، ودنن بالبقيم في سنة ١٤٥ هـ وهو الراجح وتيل في سنة ١٣٨ هـ ( أنظر صحاح الأخبار ص ٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) ومعناه أن الله يبدو له فيغير ما أراد .

<sup>(</sup>٣) جعفر بن منصور : أسرار النطقاء ص ٥٥

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه

إن الإمام الصــادق بن محمد عزى بإسماعيــــل وهو جديل وأتى الصــلاة عليه يمشى راجلا أفجمفر فى وقته معزول ؟ (١)

ويقول الإسماعيلية: إن جعفرا الصادق إنما أشهد على موت إسماعيل لابعاد خطر العباسيين ، ويؤكدون أن إسماعيل مات بعد وفاة أبيه لا قبله وأنه رقى بالبصرة في سنة ١٥١ ه وفعل المعجزات بها الرائه مريضاً مرضاً مزمناً ، وأنه قام بذلك وإعجازاً للخلائق بظهور القدرة منالله تعالى وبقاء الكلمة في عقبه الطاهرين من بيته . لأن تتم الحكمة وتتصل إلى الخلائق رحمة وتكمل الحجة وتتم النعمة ، (٢) ويعتقدون أن ما فعله إسماعيل هو نوع من الغيبة التي اشتهر الشيعيون بها ، لذلك يقولون: وإنه غيب شخصه في حياة أبيه سرآمن أعدائه ومحنة لأوليائه (٣) ، وهكذا لم يعترف الاسماعيلية للموسوية بأحقيتهم بالإمامة دونهم .

والواقع أن إسهاعيل بن جعفر مات في حياة أبيه ، وأن كشيراً من الإسهاعيلية بؤمنون بذلك . ولكن الاسهاعيلية جميعاً يؤمنون بأن النص لا يرجع القهتمرى ، ولذلك يتخذون نظرية الاستقرار والاستيداع وسيلة للتدليل على إمامة إسهاعيل دون بني عمه موسى ، فيقول المعتدلون منهم : إن موسى الكاظم كان إماماً مستودعاً لإسهاعيل وأبنائه ، لأنهم أئمة استقرار شأنه في ذلك شأن الحسن مع الحسسين وأبنائه . كما يقولون إن اسهاعيل أوصى قبل موته أباه جعفرا بتعيين وصى لا بنه محمد ابن اسهاعيل ، فعين جعفر ابنه موسى الكاظم وصياً على حفيده محمد بن إسهاعيل ليكون ستراً عليه (٤) . فكان هذا مصداقاً لقوله تعالى : ، وجعلما كلهة باقية في ليكون ستراً عليه (٤) . فكان هذا مصداقاً لقوله تعالى : ، وجعلما كلهة باقية في السكون ستراً عليه (٤) .

<sup>(</sup>١) كتاب أعيان الشيعة ج ١١ ص ٢٧٥

<sup>(</sup>۲) الداعى إدريس عماد الدين : رهر المعانى ( من المنتخب ) ص ۶۹ . والواقع أن إسماعيل مات في حياة أبيه جعفر وأن موته كان سنة ع۶٫ ه على الأرجح . ويرى الكثير من الاسماعيلية أنه مات في سنة ۱۲۸ ، ويرى آخرون أن ذلك كان في سنة ۱۶۳ ه . ويهذا نرى أن ما ذهب إليه علماء الاسماعيلية من أنه مات بعد سنة ۱۶۸ ضرب من ضروب التمريه .

<sup>(</sup>٣) جمفر بن منصور : أسرار النطقاء ص ٨١ (من المنتخب)

<sup>(؛)</sup> جعفر بن منصور : أسرار النطقاء ( من المنتخب ) ص ۸۱ ، ويقول الداعي إدريس : «. إن المسادق عليه السلام أقام موسى حجأياً على محمد بن إسهاعيل وعلى من جعله له باباً الذي هو ميمون الستر عليه والتكفيل ،، ( زهر المعانى ص ٩٤ ) .

عقبه ، والحق أن هذا يتفق مع حرص الصادق الذي اشتهر به (١) . فقد كان يخشى العباسيين ، ولذلك أشهد الناس على وفاة ابنه إسماعيل حتى لا يشير شكوك العباسيين ، بل إن الاثما عشرية يذهبون إلى القول بأن جعفرا ، لما حضرته النقلة ، استخلف المنصور على أهله وولده ، كل ذلك صيانة لهم وسترا على ولى الله صلوات الله علمه ، (٢) .

ويقول الداعى إدريس في كمتابه زهر المعانى: « إن موسى الكاظم لم يجعسله الصادق عليه السلام إماماً إلا ستراً على ولى الأمر (أى محمد بن إسماعيل) لبنكتم أمره عن الاضداد ، ولئلا يطلع على ما خص به أهل العسداوة والعناد ، ويقول: «والموسوية قالت بإمامة موسى بن جعفر ، وكان أكثر اجتماع شيعة الصادق عليه السلام على موسى وعلى القول بإمامته . وادعى موسى الامامة لمنفسه . قيل إن ذلك تقية منه على الامام محمد بن إسماعيل ، وإنه لو ملك الامر لرده إلى أهله وأحله محله (٣) ، من هذا كله يتضح مبلغ محاولة الاسماعيلية إثبات أحقية إمامهم إسماعيل الدى يعتقد بعضهم فيه ما يعتقده المسلم في نبيه محمد صلى الله عليه وسلم (٤) .

ولكن هل قامت الدعوة الإسماعيلية في عهد إسماعيل؟ الواقع أنها لم تتكون إلا في عهد ابنه محمد بن إسماعيل (٥) وأبنائه من بعده . ونحن نشك كثيراً في تكوين فرق الاسماعيلية في حياة إسماعيل، أو بالاحرى في حياة أبيه جعفر الصادق ، اللهم الا إذا افترضنا اندماج جعفر مع أنصار إسماعيل وابنه من الغلة ، وافترضنا أنه تبرأ منهم تقية ، وهو مالم يوافق عليه أحد . وعلى الرغم من أننا لا نستطيع أن نقول على وجه التحقيق إن إسماعيل كان يدعو إلى نفسه في حياة أبيه جعفر ، فإن

<sup>(</sup>١) المأثورعن جعفر قوله : ووالتقية ديني ودين آبائي . من لا تقية لدفلادين له،، المنتخب ص٩٠ .

<sup>(</sup>٢) جعفر بن منصور : أسرار البطقاء ص ٨١٠ .

<sup>(</sup>٣) الدكتور عمد كنامل حسين : المزيد في الدين (رسالة) ص ١٣٥

<sup>(</sup>٤) الداعي إدريس : زهر المعاني ص ٤٧ ( من المنتخب )

De Sacy: Recherches sur l'initiation à la Secte (\*). Ismaelienne, (J.A., 1824) p. 302.

هذاك من الحوادث ما يحملنا نميل إلى القول بأن إسهاعيل كان على صدلة بمؤسسى فرقته ، من ذلك اتهام الاثنا عشرية وغيرهم من السنيين إياه بشرب الجر (۱) الذى يبيحه الغلاة . ولا يبعد أن يكون قد فعل ذلك \_ إن صح \_ لاتصاله بمؤسسى فرقته كالخطابية والمباركية وسواهم ، أو بعبارة أخرى لا يبعد أن يكون اسهاعيل قد أخد يقول بالغلو الذى يعتبر من أهم مقومات المذهب الإسهاعيلى ، يؤيد ذلك عادثتان : الأولى قول أحد خاصة جعفر الصادق : «كنت مع جعفر بن محمد صلوات الله عليهما ، في باب الخليفة أبى جعفر بالحيرة حين أتى ببسام ، (أحد الغلاة ) وإسهاعيل بن جعفر بن محمد ، فأدخلا على أبى جعفر ، فأخرج بسام مقتولا ، وأخرج إسام مقتولا ، وأخرج إسام على أبا بالغال بن جعفر بن محمد ، فأدخلا على أبى جعفر ، فأخرج بسام الغلاة ) وإسهاعيل بن جعفر بن محمد ، فرفع جعفر رأسه إليه وقال : أفعلتها فاسق ! أبشر بالنار . (۲) ،

والثانية: ما أورده الكاشى أن الصادق عليمه السلام قال للمفضل (٣): يا كافر بامشرك! ما لك ولا بنى \_ يعنى إسماعيل \_ وكان منقطعاً إليمه يقول فيه مع الحطابية، ثم رجمع بعده، وفى رواية أخرى أأنت المفضل ؟ وقال له: يا كافر يامشرك! ما تريد إلى ابنى ؟ تريد أن تقتله ؟ (٤) ومعنى ذلك أن إسماعيل كان على اتصال بجاعة الغلاة الذين قامت الدعوة الاسماعيلية فيما بعد على أكتافهم، وخاصة بأنى الحطاب وأفصاره، وهذا ما حدا بالاستاذ ماسينيون إلى القول بأن الكنية التي يكني بها أبو الحطاب، وهي وأبو إسماعيل به بإنما تشير إلى إسماعيل بن جعفر الصادق، وأن الخطاب هو الاب الروحي لإسماعيل بن جعفر (٥). وهكذا كان أبو الحطاب على اقصال دائم بإسماعيل بن جعفر في حياة أبيه، وقد كانا يعملان معا على تنظيم مذهب اتخذ أساسا للمذهب الإسماعيلي فيما بعد، كما كانا يعملان على

<sup>(</sup>١) يعتقد بعض الاسهاعيلية في أرباحة شرب الخر وارتكاب المحظورات على أيدى الرؤساء بدعوى أنه لاجناح عليهم ، وأن تكاليف الشريعة إنما جعلت للعامة وحدهم .

<sup>(</sup>٢) انظر أعيان الشيمة ج ١١ ص ٢٧٥

<sup>(</sup>٢) هو المفضل بن عمر الجدني أحد أنصار أبي الخطاب

<sup>(</sup>٤) أعيان الشيمة ج ١٩ ص ٢٧٥ - ٢٧٦

Bernard Lewis: The Origins of Ismailism, p. 42. (\*) (r-r)

تكوين فرقة شيعية ثورية ، تمكنت فيما بعد من جذب جميع الفرق الشمعية الأخرى. اللها . يحيث أخذ الجميع يتسابقون في الاعتراف بإمامة إسهاعيل وأبنائه من بعده .

وإذا صح ذلك فحكيف نفسر إقرار إسهاعيل أباه جعفرا على تبرئه من أبى الحطاب؟ وهل كان ذلك تقية (١) منه ، أم أن ذلك برجع إلى عقيدة راسخة فى نفس إسهاعيل؟ ويظهر أن إسهاعيل كان يجارى أباه خوفا من العباسيين . هذا إذا صح أنه أقر أباه فى انتقاضه على أبى الخطاب ، لأن الرواية تذهب إلى أن إسهاعيل كان لا يزال طفلا فى ذلك الحين . ونحن نعلم أن انتقاض جعفر الصادق على أبى الخطاب (٢) كان بعد قيام الدولة العباسية ، وأن إسهاعيل لم يكن فى ذلك الوقت ظفلا ، بل كان رجلا كامل الرجولة مما يبعث على الشك فى صحة هذا القول ، ويوحى إلينا فى الوقت نفسه بأن إسهاعيل قد بدأ ينظر إلى الإمامة وزعامة العالم الإسلامى نظرة عملية .

منهذا نستطيع أن بذهب إلى القول بأن بعض الأئمة العلويين قد غيروا ، منذ أيام إسهاعيل ، السياسة الني سار عليها على بن أبي طالب مع ابن سبأ ، ومحمد بن الحنفية مع المختار بن أبي عبيد الثقني الكيساني ، وجعفر الصادق مع أبي الخطاب . وإن هذه السياسة الجديدة كانت تعني باستغلال الفرص الملائمة لمصلحة الدعوة العلوية . ولذلك أصبحت سياسة هذا النفر من الأئمة العلويين سياسة تقوم على المنفعة وحدها ، وهذه السياسة لابد أنها لم تعجب المعتدلين ،ن الشيعة أو الأئمة الآخرين . يتضح وهذه السياسة عفر الصادق من ابنه إسهاعيل وأفصاره . وعلى عكس ذلك خدن من مي قف جعفر الصادق من ابنه إسهاعيل وأفصاره . وعلى عكس ذلك

<sup>( )</sup> أى أن يظهر خلاف ما يمطن خوما .

<sup>(</sup>۲) ذكر الداعى جمفر بن منصور أمه ,, جاء عن بعض أصحابه (إسماعيل) ، وكان من دعوة الله المنطاب ، أنه قال : رأيت إسماعيل عند منصر فه من الكتاب , فأجلسته في حجرى ، وتبلت رأسه ، وتلت : ما أعجب أمركم ... ؟ فقال : بأى الأمور تعجب يافلان ؟ مقلت : يقول لنا أبوك بالأمس أبو المخطاب معدن سرنا وعيبة (وعاء) علمنا ، واليوم يلمنه ويأمر نا بالبراءة منه ، فقال : يافلان ، وسماء ، إن انته حل وعز نا دعا السموات والأرض وذلك قوله : , اثنيا طوعا أركرها قاتا : أنينا طا تمين ، ، فكاننا مطيمتين . وكذلك انطقاء والأوصياء والأثمة كانوا ، طيمين في إجابتهم ، فلذلك صاروا معصومين ، وسائر الأنباع لهم مستقر ومستودع . . . وإن أبل الخطاب عن استودعه الله علنا ، فلذلك قال بولايتنا ، فلما أصد في دينه قبض الله وديعته ، فتبرأنا منه . فين أي هذه الأمور أنت تمجب ؟ ، ها أمرار النطقاء س مه حد ٢٠ .

وجدت هذه الحركة الاندفاعية الجديدة رواجا كبيرا بين غلاة أنصاره، فحمل لواءها أخيرا ميمون القداح وأبناؤه، وكانوا من أخلص تلاميذ هذه المدرسة، وتركزت عصارة هذه الأفكار الجديدة في جماعة الإسماعيلية.

والحلاصة أن جعفرا الصادق عهد إلى ابنه إسهاعيل بالإمامة من نعده، ولكنه نزل عن هذا التعيين الآول، ومنحه ابنه الأصغر موسى الكاظم؛ وذلك إما لوفاة إسهاعيل في حياة أبيه، أو لاتهامه بشرب الخر، لكى يبعد الشكوك عن نفسه وعن جماعته، بعد أن اتضح للعباسيين أن إسهاعيل كمان على صلة ببعض الغلاة، أو أن جعفرا فعل ذلك ذرا للرماد في العيون، حتى يستطيع الإمام المستقر الحقيق، وهو محمد ان إسهاعيل، النهوض بأعباء الدعوة سرا.

### انقسام العلويين بعد جعفر الصادق

على أن موت جعفر الصادق أوجد حالة خطيرة من الاضطراب بين أتباعه وأبنائه ، فهناك جماعة ظلوا على وفاتهم لجعفر الصادق ، ونادوا بمهديته وانتظاره وقالوا : إنه لم يمت ، وإنه سيعود ليملا الارض عدلا بعد أن ملت جورا ، ويسمى هؤلام ، الجعفرية ، إلا أن هذا الفريق ضعف وانمحى على مر الزمن .

ومن هؤلاء الانصار جماعة اعتقدوا إمامة عبد الله بن جعفر المعروف بالافطح، وفيهم يقول الداعى إدريس (١) عماد الدين : واعتقدت فرقة أخرى إمامة الأفلح (الصواب الأفطح) عبد الله بن جعفس فمات في عصر أبيه وهو منقطع الولد ، فبطل مالفقوه من الترهات . .

والواقع أن هذا الفريق قد قضى عليه لأمور منها: منافسة الفرق القوية الآخرى له، ولا سيما جماعة الاثنا عشرية والإسماعيلية، ومنها أن الأفطح مات بعد حياة أبيه، لاكما ذهب إليه إدريس، ولم يعرف أن جعفرا الصادق نزل له عن الإمامة. أضف إلى ذلك أنه مات ولم يعقب ولدا ذكرا بما أضعف مركز المنادين بإمامته، ونستطيع أن تدرك من حركة الافطحية كيف اتخذوا الانتاء إلى أهل.

<sup>(</sup>١) زهر المعانى ( من المنتخب من كتب الاسماعيلية ) ص ذه

البيت وسيلة للتمتع بالنفوذ والجاه. ولا غرو فإن الأفطحية كانوا يدركون تمام الإدراك عدم أحقية الأنطح الذي تشيعوا له لهذا الغرض فحسب.

وهناك جماعة قالوا بإمامة محمد بن جعفر الصادق ، ويسمون و المحمدية ، ؛ ويدعى هؤلاء أن محمد بن جعفر إمامهم ، وأنه ثار على العباسيين وحاربهم فى مكة . ولا يعترف الإسماعيلية له بالإمامة ، لأن جعفرا لم ينص عليه ، ولانه حارب العباسيين فى الشهر الحرام وفى البلد الحرام ؛ ثم لانه اتبع هو وأصاره طريقة العلويين التي كان نصيبها الإخفاق ، فلم و يتخذوا لانفسهم دار هجرة يعتصمون بها ، ويجاهدون عدوهم منها ، ثم يفتحون بعد ذلك دار هجرة ، (١) . هذا إلى أن العباسيين عبثوا به ، وجعلوه يقر على نفسه وعلى دعوته بالخطأ ، كما تبرأ هو من دعوته ، وأقر على نفسه بالضلال . و والشيعة بأسرها مجتمعون على أن الإمام الذى يقوم بمكة لا بُذَل له رأيه ، (٢) .

وقد تكونت جماعة قوية أخرى تنادى \_ على ما رأينا \_ بإمامة إسماعيل بن جعفر ، وهم الإسماعيلية ، والصوى أكثر الشيعة تحتلوا موسى الكاظم ، وسموا \_ على ما رأينا \_ الموسوية (٣) ثم الاثنا عشرية ، على أن الأبطحية والحمدية لم يكن لهم من الشهرة ما كان الإسماعيلية أو الموسوية .

ولا يعزب عن أذهانسا أن الاضطراب المذهبي الذي أعقب موت جعفر الصادق قد ساعد على نجاح فريق الإسهاعيلية. فقد أخذ ابنه محمد يدعو إلى نفسه في الحفاء، واستغل اشتغال العباسيين بتتبع الطوائف العلوية الآخرى التي تكلمنا عليها من قبل.

#### (ب) إمامة محمد بن إسماعيل

مات إسماعيل حول سنة ١٤٥ هـ، ولابنه محمد من العمر أربع عشرة سنة. وقد

<sup>(</sup>١) جعفر بن متصور : أسرار النطقاء ص ٨٤

<sup>(</sup>٢) المدرنفية

Defrémery: Essai sur l'Histoire des Ismaéléens (r). de la Perse, p. 12.

ولاه أبوه عهده و نص على إمامته فى حياة جده جعفر الصادق. أى قبل سنة ١٤٥ه، فعل ذلك لأن الإمامة \_ على ما يقولون \_ لا ترجع القهقرى. وبرى بعض الإسماعيلية أن جعفرا الصادق لما عين موسى الكاظم ليكون سترا على محمد بن إسماعيل استبد موسى بالأمر دون محمد بعد موت الصادق (١). وبرى بعض آخر أن جعفرا الصادق عهد إلى ميمون القداح \_ وكان من أخلص رجالهم \_ برعاية محمد بن إسماعيل . وأن ذلك كان فى طفولة محمد لا عند موت أبيه (٢).

ويبدو أن محمد بن إساعيل كان يعمل على نشر الدعوة لنفسه وهو بالحجاز. وقد اشتهر أمره بعد وفاة جده جعفر الصادق، واستطاع أن يموه على العباسيين طوال عهد المهدى ( ١٦٩ — ١٧٠ هـ) وجزءا من عهد الرشيد ( ١٧٠ — ١٩٣ هـ)، وساعده على ذلك إمعان أنصاره فى التخفى واشتغال المهدى والحادى بحرب الزنادقة والعلوبين الثوار. وكأن محمد بن إسهاعيل قد تعلم من جماعة العباسيين السرية ( الآبى هاشمية ) التى استطاعت بفضل إمعانها فى التخفى أن تقلب العرش الأموى ؛ ولذلك فرق « دعاته السيارة فى جزائر الأرض (٣)، وأمر أهل الجزائر بإقامة الدعرة باسمه ، فعمرت الأرض ، وانتشر الأمر ، وأقبلوا فى السياحة لنصب دار هجرة لهم ، (٤) .

غير أن محمد بن إسباعيل أدرك استحالة بقائه فى المدينة بعد اشتهار أمره فى عصر الرشيد الذى يعتبر عهده العصر الذهبي للعباسيين، والذى استطاع بنشاطه المتصل أن يخمد الثورات ويقضى على إدريس بن عبد الله وأخيه يحيى، كما استطاع فى الوقت نفسه أن يرقب حركات محمد بن إسهاعيل ويعمل على اقتناصه. ولمكن محمد ابن إسهاعيل أدرك خطر الرشيد على دعوته، فأعد للأمر عدته، فاتخذ سردا با له فى داره بالمدينة، حتى إذا ما شعر بدنو الخطر فر هاربا. وتتفق المصادر السنية والإسهاعيلية فى القول بأن محمد بن إسهاعيل استطاع أن يتوغل فى شرق المملكة

<sup>(</sup>١) الدامي (دريس: زهر الماني س ١٩ ، ١٩

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه س ۲۹

<sup>(</sup>٣) البحزيرة عند الاسماعياية هي الافليم الرئيسي من إقليم الدعوة .

<sup>(</sup>٤) جمفر بن متصور : أسرار النطقاء ص ٢٠

الإسلامية . فيرى بعض (١) . أنه قصد فرغانة واستقر بها ، ويرى بعض آخر أن استقراره كان بنيسابور (٢) حيث تزوج هناك ، وأبحب ابنه عبد الله الرضى الذى عهد إليه بالإمامة من بعده (٣) ، على حين ترك ابنيه إسماعيل وجعفرا في المدينة ، ولم يكن لهما من الإمامة شيء .

و يرى رشيد الدين (٤) أن محمد بن إسهاعيل فر من المدينة إلى العراق فالرى ، ومنها إلى دوماوند ، وهو جبل قريب من الرى ، واستقر هناك بقرية تدعى سملا ، أطلق علها فيما بعد , محمد أباد , (٥) نسبة اليه , وإن فرار الإمام محمد من المدينة لم يكن خوفا من العباسيين . وإنما كان لنشر الدعوة وإنفاذ أبنائه ودعاته إلى كافة أنحاء العالم الاسلامي ؛ لأنه كان من السهل على من يقيم خارج بلاد الحجاز أن يتصل بالبلاد الأخرى . هذا من جمة ، ومن جهة أخرى ، فإن هرب محمد بن إسماعيل قد حدث بعد موت جعفر الصادق في سنة ١٤٨ ه. وكان قد أقام موسى الكاظم ( - ١٨٣ هـ ) وصياً على محمد بن إسهاعيل. ولعــــــل موسى حاول الاستثنار بالإمامة دون محمد الذي خشي إفشاء سره على يد الموسوية ، وأدرك استحالة رواج الدعوة إليه إذا بقي بالحجاز؛ ولذلك آثر الفرار منها إلى بلاد يسهل عليه التردد عليها من حين إلى حين . ولذلك نراه لا يفتر عن الانتقال ؛ فطورا نراه في فرغانة والرى ، وطورا آخر في سورية ، بما يدلنا على أنه كان يخاف بأس الرشيد ، ويؤيد بطلان الرأى القائل بأنه كان على وفاق مع هذا الخليفة ، , وإنه كان لايترك السعى إلى السلطان من نني العباس بعمه الإمام موسى الكاظم عليه السلام، وهو مع ذلك يبره . وقد آل أمر سعيد به أن قبض عليه الرشيد وحبسه . . . حتى مات وحظى بعده ان أخيه محمد بن إسهاعيل هذا عند الرشيد ، ومات ببغداد ، (٦)

Ivanow: The Rise of the Fatimids, p. 30. (1)

<sup>(</sup>٢) الداعي إدريس: زهر الماني س وه

<sup>(</sup>٣) نفهم من ذلك أن مولد الأمام المستور الثاني ــ عبد الله ــ كان بعد قرار أبيه من المدينة في عهد الرشيد ، اي بعد سنة ١٧٠ ه بزمن طويل .

<sup>(،)</sup> جامع التواريخ : المجلة الأسيوية الملكية سنة ١٩٣١ ص ٢٢٢

<sup>(</sup>٥) يقول الاسهاعيلية إن مرسى الكاظم ادعى الأمر له ولولده من بعده ، المنتخب ص ٥١

<sup>(</sup>٦) عبد الله بن سراج : صحاح الآخبار ص وع ــ ٦٦ . ويتمارض هذا مع مراجعنا الالماعيلية الله تذهب إلى العول بأن محمد بن إلماعيل مات في فرغامة أو في نيسابور .

هذا عن فرار محمد بن إسماعيل من المدينة. أما عن مركزه فى الدعوة ، فإنه يعتبر أول الأئمة المستورين الذين ينتهون بظهور سعيد وتيام الدولة الفاطمية فى المغرب سنة ٢٩٧ه. وكان يسمى قبل فراره والإمام محمد، ، أما بعد ذلك فقد أصبح يطلق عليه و الإمام المكتوم أو المستور، ، وهو بذلك أول من أوجد دور الستر الاول عند الإسماعيلية .

ويعتبر الإسماعيلية محمد بن إسماعيل الناطق السامع، وأن إمامته كانت بداية دور جديد في تاريخ الإسماعيلية ، بل يذهبون إلى القول بأنه أتى بدين جديد ، نسخ به الشريعة التى سبقته ، حتى لقد فضله الاسماعيلية على أبيه إسماعيل خاتم الأثمة الصمت . فهو في نظرهم قد جمع بين درجتى النطق والإمامة . ورفع عنهم التكاليف الظاهرية للشريعه بمناداته بالنأويل ، واهتمامه بالمعنى الباطن وغضه من شأن المعنى الظاهر ، ولذلك قيل فيه : « وإنما خص محمد بن إسماعيل بذلك ، لانتظامه في سلك مقامات دور الستر ، لانك إذا عددت آدم ووصيه وأئمة دوره ، كان خاتمهم الناطق ، وهو نوح عليه السلام ... وإذا عددت عيسى ووصيه وأئمة دوره ، كان محمد عينيات مسلما مراتبهم ، وهو الناطق الحاتم للنطقاء ، وكان وصيه عليه السلام بالفضل هنفردا به . وإذا عددت الأثمة في دوره كان محمد بن إسماعيل سابعهم (۱) . وللسابع قورة على من تقدمه ، فلذلك صار ناطقا وخاتما الأسبوع ، وقائما وهو ناسخ شريعة صاحب الدور وعطلت بقيامه ظاهر شريعة محمد مينيا المبطن فيها (۲) » . ويقول فيه المعز لدين الله ، وعطلت بقيامه ظاهر شريعة محمد مينيا ، ولاسرارها كاشفا ومجليا ، فأذال عن أنباعه وأشياعه اعتقاد الظاهر على ما فيه من تعطيل وتشبيه للبدع الحق بمخلوقاته (٤) » .

<sup>(</sup>١) نعلم أن إ يماعيل هو الامام السابع ، ويظهر أن الداعي إدريس يريد أن نقول : إن الامام الحق بعد جعفر الصادق ( الامام السادس) هو محمد بن إساعيل ، وأما أبوء فكان واسطة اتصال بين جعفر الوالد[ور محمد الابن .

<sup>(</sup>٧) الداعي إدريس: زهر الماني س ٨ه

<sup>(-)</sup> المصدر نفسه حيث يقول أيضاً هو ,, مترجم القرآن ومفسره ، ومظهر بيانه ومنوره ، وقائم يوم القيامة . . .

<sup>(</sup>٤) ويقرل الداعي ادريس ( زهر المائي س ٤٧ ) عن ميمون القداح ,, هو ميمون بن غيلان

كان محمد بن إسماعيل يعتمد في نشر هذه الدعوة على حجته ميمون القداح الذي يذكر الإسماعيلية أنه من نسل سلمان الفارسي ، وسنري أن أسرة القدداح سوف تلعب دورا هاما في تاريخ الإسماعيلية ، وأن محمدا لم يمت حتى كان قد وضع مع حجته ميمون أسس الدعوة الإسماعيلية ، ولا نعرف بالضبط سنةوفاة ميمون . على أن هذه الوفاة لابد أن تكون قد حدثت بعد سنة ١٨٣ ه ، وهي السنة التي توفي فيها موسى الكاظم ، لأن ميمونا عاش بعد الكاظم على ما ذهب إليه صاحب صحاح الاخبار .

ترك محمد بن إسماعيل كشيرا من الأولاد، ومن هؤلاء عبد الله الذى ولاه أبوه عهده. أما إسماعيل وجعفر فقد رأينا أمه لم يكن لهما من الأمر شي. ومن أولاد محمد، على بن الليث وأحمد والحسين. وقد تمكن العباسيون من الفتك بابنه على ومن شم هرب ابنه أحمد بن محمد إلى خوارزم، ولا فعرف ما حدث له هناك . كا عين محمد بن إسماعيل ابنه الحسن ليعمل باسم ابنه وولى عهده عبد الله الرضى ، فظل مخلصا لأخيه لولا أن بعض الدعاة حاولوا إقامة الدعوة باسمه ، وإن كان ذلك على مخلصا لأخيه ويقال إنه قصد خوارزم للاتصال بأخيه أحمد بن محمد بن إسماعيل ، فقبض عليه وقتل هو وجميع أقاربه ومن معه من أهل بيته ، حتى إنه لم يبق منهم إلا أحمد بن محمد بن إسماعيل ، وعبدالله الرضى . أما أحمد فلم نعرف عنه شيئا كما تقدم ، وأما عبد الله فقد انتقلت إليه الإمامة بعد أسه .

## (ح) إمامة عبد الله الرضى بن محمد بن إسماعيل

ولد عبد الله بن محمد الملقب بالرضى والنياصر أو العطار فى نيسابور؛ ويعتبر أول الخلفاء(١) عند الإسماعيلية . ويذكر صاحب كتتاب دستور المنجمين(٢) أنه عبد الرحمن بن محمد بن إسماعيل . وقد ولد فى عهد الرشيد أو بعده . وأحاطه أبوه

علم ابن بيدر بن مهران بن سلمان العارسي ، كفيل محد بن إساعيل ومستودع أمره ... وميمون من أو لا د سلمان ، وسلمان ، وسلمان

<sup>( )</sup> الخليفة الاسماعيلي هو الامام الصاهن الأول ، فهو شبيه بالحسن بعد على

De Goeje: Memoires, vol. ii. p. 203. (1)

بفريق من دعاته المخلصين ، كما غلا هو وأنصاره فى إخفاء أمر ابنه عبد الله هذا حتى لا يقع فى قبضة العباسيين . وهكذا نصب « محمد بن إسماعيل ، له حجبا ، وأمركل واحد من الحجب والحجب أن يتسمى باسم الإمام . هن أخذ العهد على مستجيب سمى له أحد أولئك الحجب ، حتى يمضى الوهم اليه سترا على صاحب الأمر (١) ، وهذا ما جعل التحقق من شخصية الأئمة المستورين متعذرا على الناس سنيين كانوا أم شيعيين ، وأصبح من الصعب النفريق بين الحجم والأئمة لا تماق أكثرهم فى التسمية . أضف إلى ذلك أن رؤساء الدعاة فى جزر الدعوة الرئيسة و يحارها ، كانوا يختلفون فيما بينهم ، فى ذكر أسماء الأئمة حتى كان ذلك من أهم العوامل التى حفظت الأئمة المستورين وحالت دون التعرض لأشخاصهم .

اتخذ الإمام عبد الله الرضى من عبد الله بن ميمون القداح حبجة له وحبجابا . ولا ندرى هل كان لكل من الإمام والحبجة اسم آخر غير اسمه الذى اشتمر به ؛ فإن محمد بن إسماعيل كان يسمى الميمون ، كما كان حبجته يسمى ميمون القداح . ويظهر أن لكل منهما اسها وتسمى الإمام عبد الله الرضى باسم حجة عبدالله القداح . ويظهر أن لكل منهما اسها بل أسهاء أخرى . والمهم عندنا أن اتفاق اسمى الحجة والإمام ينبغى أن لا يجعلنا نخلط بين شخصيهما كما ذهب إليه ما،ور (٣) ، أو أن ننني وجود واحد منهما كما نفاه بعض السنيين والإسهاعيلية (٣) . يقول الداعى إدريس في عبد الله هذا (٤) : إنه و كنم نفسه ، وستر حجته وحدوده ، وكان حجته وحجابه عبد الله بن ميمون رضوان الله عليه .»

ويدلنا على إمعان عبد الله في التخنى ، ما ذكره هذا الداعى نفسه : . وكار استتاره كظلمة الليل الشديد ، وذلك لما غلب الباطل على الحق ، ولشدة دولة

<sup>(</sup>١) زهر الممانى ص ٤٥ . ويزيد على دلك : ., وجرت بذلك السنة والنصية في الأنمة المستورين التلاثة . في ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الآتمة بأجهاء مختلفة ما اتفق متها في ذلك اثبان ،.

Polemics on the Origin of the Ismailism, pp. 70-1 (7)

<sup>(</sup>٣) حيث يغلو السقيون فينفون وجسود الأثمة المستورين ويقلو بعض الاسماعيلية فينفى وجسود بني القداح من الحجج

<sup>(</sup>٤) زهر المعاني س به ه

الظلمة من آل العباس، وعظم الريب والوسواس. وكان لشدة استتار الإمام عليه السلام إذا أخذ أحد من حدود دينه العيد على مستجيبين لدعوته يتول له: وإنك سمعا وطاعة لولى العصر، ولا يفوه باسمه ، وإذا ترشح فى العلم، وعلت فيه درجته وارتفعت منزلنه، كتب له اسم الحجب، ولا يكشف له اسم إمامه ولا يبينه بإشارة ولا عبارة فى كلامه إلا بحد قد بلغ الإطلاق، واستحق معرفة إمامه باستيجاب واستحقاق». وإذن كانت هنالك دعوة سرية إسماعيلية منظمة فى أيام باستيجاب واستحقاق». وإذن كانت هنالك دعوة سرية إسماعيلية منظمة فى أيام المأمون، وكان استتار الأئمة قد بلغ غايته، كما كانت بلاد خوزستان مكاناً رئيسا للشاط الدعوة فى عهد الإمام عبد الله هذا ، حيث تزوج فى نهاوند، واستقر بالأهواز ، إلا أنه كان كثير الترحال، فنراه يقصد مازندران (طبرستان)، ثم يعود إلى الأهواز.

أدرك الإمام عبد الله هذه النهضة العلمية الكبيرة التى راجت فى عهد الرشيد و بلغت ذروتها فى عهد المأمون. و تأثر بها ذلك الإمام وأثر فيها، لكنه لجأ إلى الاستتار، فلم يقم بما قام به ابنه العلامة أحمد بن عبدالله، الذى قيل إنه واضع تلك الرسائل الذائعة الصيت التى تعرف برسائل إخوان الصفا. أما الإمام عبد الله فلم ديظهر علمه لأحد ولا أطلع عليه ولا عرفه إلا حملة العرش (كبار حدود دعوته) القائمون بأمر الله، أمناه خليفته، وفضلاء حججه المنصوبون فى دعوته ، (١)

ويعرف الإمام عبدالله الرضى عند الإسهاعيلية بالإمام عبد الله الاكبر، ويعتبر أول الائمة المستورين الذين استقروا بسلمية؛ وذلك أن العباسيين تتبعوه فى عهد المأمون، فقتلوا ابنه وفتكوا بعامة أسرته مما اضطره إلى الهرب مع ابنه أحمد ـ ولى عهده فى الإمامة، والتنقل هنا وهناك، فقصدا مازندران فالأهواز، ثم اتجها إلى سامرا ومنها قصدا سلمية من أعمال حمص. فادعى عبد الله للهاشميين هنالك أنه واحد منهم، وظل فى سلمية موضع الاحترام والتبجيل لتقواه وجوده، كما لم يصرح باسمه ولا باسم ابنه أحمد. ولكن متى حدث ذلك ؟ مما ورد فى كتاب عيون الاخبار (٢)

<sup>(,)</sup> زهر الماني س وه

Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 33-34 (1)

نستطيع أن نقول إن ذلك حدث بعد أن عهد المأمون إلى على الرضا بالخلافة من بعده ، أى قبل سنة ٢٠٣ ه .

وإذن لم يكن خروج عبد الله من الأهواز مع ابنه أحمد انشر الدعوة فقط، وإنما كان فرارا من الاضطهاد الذي حاق بأثمة الإسماعيلية وأمرائهم: ومن ثم كان هربه مفاجأة الحشير من دعاته الذين لم يستطيعوا العثور عليه إلا بعد مشقة (۱). وكان موته بسلمية ، ويعتقد بعض الإسماعيلية خطأ أن الخلفاء الفاطمين أحضروا جثته من سلمية ولى القاهرة (۲). ولكن هلكان حجته عبد الله بن ميمون القداح معه ؟ يبدو أن عبد الله لم يكن يفارق إمامه ، لأنه حجته و نائبه ، ورتبة الحجة تلى رتبة الإمام في حدود الدعوة ، ولأن الحجة والإمام كانا يتخذان معاً من دار هجرتهم في خوزستان وبخاصة في الإهواز مستقرا . ولذلك لم يصب من كان بالأهواز منهم بسوه ، أما إخوة الإمام عبد الله وأبناؤه الآخرون الذين كانوا موزعين بين نهاوند والرى ونيساور وخوارزم فقد فتك بهم العباسيون ، إلا أنه لا يبعد أن يكون عبدالله القداح قد بقى في الأهواز يقيم الدعوة لإمامة من هنالك ، ليحوطه بسياج من التخني والاستتار . ومهما يكن من شيء فإن موت عبدالله الرضي ليحوطه بسياج من التخني والاستتار . ومهما يكن من شيء فإن موت عبدالله الرضي قد حدث في أولخر عهد المأمون أو في أثناء حكمه ببغداد على الأفل .

### (٤) إمامة أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل

تولى أحمد بن عبد الله إمامة الإسماعيلية بعد وفاة أبيه عبد الله ، وكان ذلك بسلمية ، واتخذ عبد الله بن ميمون حجة له ، كما اتخذه أبوه من قبل . وعاصر هذا الإمام الخليفة المأمون ، وساهم لحد كبير في النشاط النقافي وقتئذ ، فألف كتابه المعروف باسم رسائل إخوان الصفا رغبة منه في المحافظة على الدين الصحيح ، على ما ذهب علماء الإسماعيلية ، وحتى لا تطغى الفلسفة اليونانية التى راجت في عهد المأمون على التفكير الإسلامي . بل لقد رمى الإسماعيلية المأمون العباسي بالميل إلى

Ivanow: The Rise of the Fatimids, p. 29.

<sup>(</sup>٢) ومن أشهر أيناء عبد الله ابنه أحمد ثم إبرهيم . أما أحمد فهو خليفته ، وأما إبرهيم فلم نعرف عنه شيئاً كنيراً اللهم إلا أن أينامه كالوا بسلبية عند فرار المهدى وأنهم قناوا على يد الحسين بن زكرويه ح

الإلحاد، وقالوا فى سبب تأليف الرسائل إن المآمون وأراد أن يظهر علم الهيئة ويجمل معرفتها الدين وأن للهيئة المبدأ والمعاد، وعلى معرفتها الحساب والثواب والعقاب، ليرى الحلق أن الذى جاء به محمد على المسللة وأصل له، وأن الصحابة لما لم يتيقنوا ذلك عملوا بعلى عليه السلام ما عملوا، وأنهم فى ذلك مصيبون، وأن لاذنب عليهم ولا عيب ينسب إليهم فى قتل ذرية النبوة قضاء بما طلم من دماء قريش، فلما علم ولى الحق ذلك صنف الرسائل (١).

كذلك ذهب الإسماعيلية إلى أن تقرب المأمون إلى العلوبين لم يكن عن عهيدة عالصة ، بل كان وسيلة للايقاع بصاحب الزمان الإمام المستور أحمد بن عبد الله ، وأن كثيرين مر كبار الدعاة العلماء ذهبوا ضحية هذه السياسة ، لاعتقاد المأمون أنهم من الأثمة (٢). ولا يهمنا أن نبحث عن سبب إخلاص المأمون للعلوبين أو نفاقه معهم ، إنما يهمنا أن نقول إن هناك دعوة إسماعيلية سرية منظمة ، انتشرت بصورة أثارت مخاوف المأمون ، فعمل على استئصالها ، وأن أكثرية القائمين بهدادعوة كانوا من العلماء ، فإمامهم عالم كبير ومؤلف ذائع الصيت ، وحجتهم عبد الله بن ميمون القداح من أبرز علماء عصره ، ودعاتهم ممن نبغوا فى في العلم في عصره ، وهكذا ساهم الإسماعيلية في النشاط العلمي في عصر المأمون .

وليس من شك في أن الإمام أحمد بن عبد الله شاهد الثورات التي قامت في وجه المأمون ، واشترك حجته عبد الله في إحدى هذه الثورات . وليس من شك أيضا في أنه أدرك ثورة بابك الحرمي وأنصاره الحرمية على العباسيين في أواخر عهد هذا الحليفة . ولا يبعد أن يكون زعماء الإسماعيلية قد انتهزوا تلك الفرصة وعملوا على جذب فلول هؤلاء الثوار إليهم ، حتى أطلق بعضهم على جماعة الإسماعيلية اسم الحرمية . وصفوة القول أن سلمية قد اتخذها الأثمة الاسماعيلية دار هجرة منذ عهد المأمون ، وأصبحت المركز الرئيس للدعوة ، فكان ينتشر منها الدعاة في الاقاليم المأمون ، وأصبحت المركز الرئيس للدعوة ، فكان ينتشر منها الدعاة في الاقاليم

<sup>(</sup>۱) زهر المماتي ص ٦٠ - ٦١

<sup>(</sup>٢) Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 36-7 ويدهبون إلى أن المأمون قتل عليا الرضا لأنه لم يكن كسفاء الاسماعيلية ودهاتهم في المعرفة.

المختلفة لبث الدعوة باسم الامام أحمد بن عبد الله ؛ إلا أنهم كانوا يخفون اسمه عن الناس .

ولم تذكر المراجع الاسماعيلية والسنية تاريخ وفاة أحمد بن عبد الله ، إلا أنها تذهب إلى القول بأنه تزوج وهو بسلمية ، وأنجب فيها ابنه وخليفته الامام الحسين(١)، فكان أحمد ثانى الخلفاء ، وابنه الحسين ثالثهم . ويرى البعض أنه أنجب ابنا ثانياً هو محمد الملقب سعيد الخير (٢).

### (ه) إمامة الحسين بن أحمد

ويكنى الحسين المقتدى (٣) أحيانا والركى (٤) أحيانا أخرى . وكان أبعد شهرة من أبيه : فن الناحية العلمية عمل على تثقيف أشياعه «وبث العلوم الشيعية وأظهرها ، ، وشرح الرسائل فى كتاب أسماه « الجامعة » (٥) .

وأما من ناحية رواج الدعوة فقد انتشرت في كشير من بقاع العالم الإسلامي في عهد الحسين. ويرجع هذا إلى أن أمور الدعوة كانت قد مهدت من قبل، ووضت رياستها في يد حجته المسمى أحمد الحكيم، وهو الذي ذهبنا إلى أنه أحمد أبا الشلعلع ابن عبد الله القداح. ويمتاز أحمد بالمقدرة الفائقة، ولذلك انتشرت الدعوة في عهده بشكل أثار مخاوف العباسيين وأنعش قلوب الاسماعيلية حتى اعتقدوا قرب ظهور المهدى. ويمتاز عهد الإمام الحسين بانتشار الدعوة الاسماعيلية في اليمن على يد تابعه ابن حوشب، وفي بلاد المغرب على يد الداعيين الحسلواني وأبي سفيان، وبين المقرامطة على أيدى أبناء القداح، وفي بلاد فارس وخراسان على أيدى أبناء القداح أيضا (٢)

Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 35-36.

Ibid., p. 40 (Y)

<sup>(</sup>٣) الداعي عماد الدين : زهر الماني س ١٣

Ivanow: The Rise, p. 36. (1)

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, p. 30 (e)

<sup>(</sup>٦) الداعي إدريس: عيون الأخبار في .7-36 The Rise of the Fatimids, pp. 36-7.

وقد استطاع الإمام الحسين أن يبلغ ذلك النجاح، لأن الدولة العباسية قد أخذ الصنعف يدب فى جميع أجزائها ، ولأن الخلفاء لم يعدد لهم ذلك النفوذ الذى كانوا يتمتعون به فى العصر العباسى الأول. ولذلك أحدقت بهم الثورات ، حتى إنهم لم يستطيعوا التفرغ للقضاء على الإمام الحسين وعلى دعوته .

وقد نتساءل كيف استطاع الإمام الحسين البقاء في سلبية آمنا مطمئنا دون أن تنساله يد العباسيين والسنبين ؟ الواقع أن جود الحسين وكرمه وثروته الصنخمة ، وبذله الأموال الطائلة ، كان لكل هذا أثر يذكر في تهدئة أعدائه وكم أفواههم . هذا إلى ادعائه أنه هاشمي ، وتفانيه في إظهار حبه للهاشميين بسلبية ، وإمعانه . في التخفي ، وتفاني أنصاره في طاعته \_ كل ذلك قد ساعد على إقرار الدعوة في سلبية خاصة وفي كافة أنحاء العالم الاسلامي عامة . واليك هذا الوصف الراتع الذي أمدنا به محمد الهابي عن سلبية :

«وكان ( الحسين ) يعاشر قوما من أهل سلية هاشمين من ولد عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم ، وكان يظهر لهم أنه عباسى . . . وكانت الأموال والدخائر تحمل من كل بلد من قبل الدعاة إليه إلى سلية . وكان الامام قد حفر سردابا فى الأرض من الصحراء إلى جوف داره بسلية طوله اثنا عشر ميلا . وكانت الأموال والدخائر تحمل على الجال ، فيفتح لها باب السرداب فى الليل ، وتنزل فيه بأحمالها عليها ، حتى تحط فى داخل الدار وتخرج فى الليل ، ويغمى على باب السرداب بالتراب فلا يدرى به أحد . وكانت الأموال عظيمة ، حتى يقال : إنه ما كسب المهدى - قدس الله روحه - بعد أن فتح الله له إلا نحوا بما خلف بسلية ، (١) . بهذه الوسائل استطاع الأئمة المستورون وحججهم أن يلقوا شيئا غير قليل من النجاج .

وكان أبو محمد عبيد الله المهدى حجة للإمام الحسين فى أخريات حياته ، لأنه من سلالة القداح ـ على ما سيأتى ـ ولانه اتخذ مستودعا لنقل الإمامة من الحسين إلى. ولده أن القاسم الذى ولى الخلافة بعد عبيدالله المهدى وتلقب القائم. وصفوة القول أن.

<sup>(</sup>١) محمد بن محمد الياني : سيرة جمفر الحاجب ص ١٠٨

الأثمة المستورين اتخدوا سلبية منذ أوائل القرن الشالث مركزا رئيسا لدعوتهم. واتخدوا من ضعف الدولة العباسية ، واضطراب بلاد الشيام خاصة فرصة سانحة لتحقيق أغراضهم . وعلى الرغم من تولية ابن طولون مصر ، وعمله على تنظيم شئون بلاد الشام ، فقد عرف عنه أنه كان يعطف على الشيعيين ، حتى لقد نسب البلوى سلاد الشام ، فقد عرف عنه أنه كان يعطف على الشيعيين ، حتى لقد نسب البلوى سلبية مركزا للأئمة الاسماعيلية وحججهم قد حول الشرق الأدنى وبلاد المغرب المي معسكرات إسماعيلية . ولا غرو فإن قرب سلبية من العراق وبلاد العرب ، وخاصة بلاد البحرين واليمن ، قد ساعد الإسماعيلية على المنساداة بقرب ظهور المهدى ، وتسابق القرامطة وابن حوشب ـــداعى اليمن ـــوأبو عبد الله الشيعى ، المهدى ، وتسابق القرامطة وابن حوشب ـــداعى اليمن ـــوأبو عبد الله الشيعى ، على ما سنرى . وهكذا استطاع هؤلاء الأثمة وحججهم أن يديروا دفة الدعوة على ما سنرى . وهكذا استطاع هؤلاء الأثمة قد مهدوا له السبيل ، وأزالوا ما اعترضه للمهدى أمر الدعوة ، كان هؤلاء الأثمة قد مهدوا له السبيل ، وأزالوا ما اعترضه من العقبات ، وقد تم نجاحه المنقطع النظير على أمدى الأثمة الذن سبقوه .

# ٣ — نواب الأُمَّ: الاسماعيلية مه بيت القراح (١)

#### (١) ميمون القداح:

كان ميمون القداح أول من اتخذه الأئمـة المستورون حجة و نائبا لهم. وقد رأينا أن جعفرا الصادق جعله حجابا وسترا على حفيده محمد بن إسماعيل-(٢) أول الأئمة المستورين. وتذكر المراجع السنية المعتدلة، والمصادر الاثنا عشرية أنه كان راوية للإمام محمد الباقر وابنه جعفر الصادق، وأنه كان مولى لهما(٣)، كما ينسب أحيانا إلى عقيل بن أبي طالب.

 <sup>(</sup>١) القداحة تطبيب المين من الماء النازل بها ، وقد برع ميمرن وابنه عبد الله في هذه المهنة .
 ويبدو أنه اتخذ الفداحة وسيلة لجذب الآتياع .

<sup>(</sup>۲) البغدادي : الفرق بب الفرق ص ۲۹۶

De Goeje: Mémoires sur les Carmathes du (r) Bahrain, vol. ii. p. 10.

ويذكر الدكاشى فى كتابه « معرفة الرجال ، أن ميمونا يسمى ميمونا القداح المدكى مولى محمد الباقر وابئه جعفر الصادق ، وتغلو المراجع السنية ، فتذهب إلى القول بأن ميمونا كان ثنويا ديصانى المذهب ، شعوبيا خطرا يعمل على هدم الإسلام ويؤلف الكتب فى ذلك ، حتى إن كتابه « الميزان » إنما وضعه فى نصرة الزيدقة (۱) ، وأنه كان خُر ميا يدين بعقائد مزدك ، وتقرن هذه المراجع اسمه باسم أبى الخطاب المتشيع الغالى .

أما المراجع الاسماعياية ، وخصوصاً الظاهرية منها ، فلم تمكن تذكر عنه شيئاً كا هو الحال مع القرامطة مع أنهم من أهم فروع الاسماعيلية . غير أن كتب الحقائق الاسماعيلية تناولت ميموناً وابنه في شيء من الإيضاح ، فأكدت ارتباطه بجعفر الصادق وإخلاصه له حتى جعله حجاباً على حفيده وحجة له ، وأرجعت نسبه إلى سلمان الفارسي ، مخالفة في ذلك المراجع السنية التي تنسبه إلى ديصان . وتكاد تجمع مراجعهم على أن ميمونا كان من أشياع جعفر الصادق ، كما كان حجة حفيده محمد ابن اسماعيل ، وأنه لاقي كثيرا من المحن في سعيل مولاه ونجاح مذهبه الجديد (٢) .

وعلى الرغم من الاختلاف الذي قام بين السنيين والاثنا عشرية والإسماعيلية ، فإننا نلاحظ أمورا أهمها :

أولا: أن ميمونا القداح كان معاصرا لجعفر الصادق، وكان مخلصا لابنــا. إسماعيل.

ثانياً: أن بعضا يجعله مكيا ، وبعضا آخر يجعله أهوازيا ؛ وهــذا صحيح إلى حد ما . فإن ميموناً كان يقيم فى بادى أمره بمكة ؛ فلما فر إمامه وسيده محمد بن إسماعيل من الحجاز إلى الأهواز فر معه ، فسمى مكيا لبقائه بمكة حينا ، وأهوازيا . لبقائه بالأهواز حينا آخر .

ثالناً : ولا يبعد أن يكون ميمون محدثا وراوية . غير أننا نستبعد أن يؤلف كنتابه , الميزان , في نصرة الزندقة ، ونستطيع أن نقول إنه من الممكن أن يكون

<sup>(</sup>١) النويرى : نماية الأرب ج ٢٦ الورقة ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) أنظر ما ذكر الم عن إمامة محد بن إسماعيل ص ٢٦ - ١٠

قد ألف هذا الكتاب في نصرة المذهب الإسماعيلي ، الذي يعتقد كثير من السنيين أن مبادئه إلحادية محضة .

رابعا: لا نستطيع أن نتفق مع الذين ذهبوا إلى أن ميموناكان أول من أسس المذهب الباطني في الإسلام؛ ومع ذلك فليس من شك في أنه أول من ساهم في إقامة صرح المذهب الإسماعيلي، وهو مذهب باطني كما نعلم.

خامسا : على أننا لا نتفق مع من ذهبوا إلى القـول بأن ميموناكان ديصانيا ثنويا ، ونعتقد أن هذه رواية رماه بها أعداء المذهب الإسماعيلي(١) .

ولذلك نرى ميمونا يذهب إلى فلسطين، وينصرف إلى النسك ابتغاء جذب الأشياع إلى مذهبة ، ولا بد أن يكون قد رحل إلى تلك البلاد مع إمامه المستقر محد بن إسماعيل ، الذى تذهب المراجع إلى القول بأنه قصد سورية فى أخريات حيانه ، ثم قصد ميمون بعد ذلك طبرستان مع محمد بن إسماعيل أيضا ، واستطاع أن يضم إلى صفوفه جماعة من المخلصين لإسماعيل بن جعفر وابنه محمد . ويصح أن نسمى تلك الجماعة التي كونها ميمون «الميمونية» نسبة إليه .أوالإسماعيلية الاوائل نسمى تلك الجماعة التي كونها ميمون «الميمونية» نسبة إليه .أوالإسماعيلية الاوائل

<sup>(</sup>۱) إن تحديد مولد ميمون ووفاته من المسائل التي يكتنها النموض والإيهام ، إذ أنه على الرغم من أنه عاصر جدفرا الصادق المتوفى سنة ١٤٨ هكا عاصر حفيده تجدين إساعيل ، لا نستطيع تحديد الرسن الذي توفى فيه م على أن البصوص التي بين أبدينا توضح في جلاء أنه عاش في عهد الرشيد ، ومات بعد وفاة موسى الكاظم سسنة ١٨٣ ه . يتضح ذلك من فراد ميمون من مكة إلى الأهواز التي اتخذها وطنا النايا له . وقد رأينا أن ذلك قد حدث في عهد الرشيد . هدا من جهة ، ومن جهة أسرى ذهب رشيد الدين Blochet : Le Missianisme, pp. 89-90 رشيد الدين 90-89 براها العادق الحق ميمونا القداح بحفيده محد بن إساعيل ، وأنه ذهب معه إلى طبرستان ، مدعيا أن محدا هذا هو الأب الحقيقي لولده عبد الله . و تمتقد أن هذه الرواية إن ينسب ابنه عبد الله إلى الامام محمد بن إساعيل في حياته ، أي وفاة محمد بن إساعيل في حياته ، أي هذا الانتهاب لا يصح أن يوجد في حياة المنتسب إليه ، وهو محد بن إساعيل في حياته ، أي غير محمد بن إسماعيل ، وعبد أن يوجد في حياة المنتسب إليه ، وهو محد بن إسماعيل ، لأن ميمونا غير محمد بن إسماعيل ، وعبد أن يوجد في حياة المنتسب اليه ، وهو محد بن إسماعيل ، مسذا إلى أن بعص أن يوجد في حياة المنتسب اليه ، وهو محد بن إسماعيل ، مسذا إلى أن بعص أن يوجد في حياة المنتسب اليه ، وهو محد بن إسماعيل ، مسذا إلى أن بعص أن بوجد في حياة المنتسب الله ، وهو محد بن إسماعيل ، مسذا إلى أن بعص أن المسادر الاثنا عشرية تذكر أن محد بن إسماعيل قد حظي عند الرشيد بعد موت عمه موسي الكاظم ، أي المحد سسنة ١٨٣ ه ، فائنا فستعليع أن يقول إن ميمونا القداح مات في أواخر القرن الذاني المجرى لا في الوائلة كما ذهب إليه إيفانو Vanow وبونارد لويس Bernard Lexvis

وهؤلاء كانوا يتكونون \_ على ما يبدو \_ من فلول الخطابية ، والمباركية (١) وغيرهم من الجعفرية والمخلصين للمذهب الإسهاعيلي الجديد (٢). ويقول ابن الأثير (٣) في هذه الجماعة التي كونها ميمون حوله : , و تفرقت هذه الطائفة في البلاد و تعلموا الشعبذة . . . والنجوم والكيمياء . فهم يحتالون على كل قوم بما ينفق (٤) عليهم ، وعلى العامة بإظهار الزهد ، . وإذن كون ميمون جماعة دأبها التقية والتأثير في قملوب الناس ، وهما أهم بميزات المذهب الإسهاعيلي .

وفى سبيل تكوين مذهب جديد عمل ميمون على الاتصال بالشخصيات البارزة فى ذلك الحين . وينسبون إليه أنه لما قبض العباسيون عليه أخريات عهد أفى جمفر المنصور ، كون \_ وهو فى السجن بالكوفة \_ مبادى المذهب الإسهاعيلى الجديد ، بالاتفاق مع أحد كبار عصره ، وأنه كان فى الوقت نفسه من كبار أحرار الرأى ومن تلامذة الفلسفة اليونانية ، شأنه فى ذلك شأن كثير من المتشيعين ، واستغل على ما ذكره أوليرى والتعاليم الارسططاليسية ، وتعاليم الافلاطونية الحديثة ، ووضعها فى قالب إسلامي جديد ، وضع ذلك كله فيما أسماه المعنى الباطن للقرآن (التأويل) (٥) ، ولم يكن كتابه الميزان فى نصرة الزندقة إلا وسيلة لتحقيق هذه السياسة الجديدة .

وأما ماذهب إليه مامور (٦) من أن ميمونا القداح هو محمد بن إسهاعيل نفسه فقول مردود، لاعتراف الإسهاعيلية أنفسهم في كتبهم السرية خاصة أن محمد بن اسهاعيل غير ميمون، وأن هــــذا حجة وذاك إمام، وأن ميمونا من نسل سلمان الفارسي ومحمد بن إسهاعيل من نسل على و فاطمة إلى غير ذلك .

<sup>(</sup>۱) المباركية أنباع المبارك مولى إسهاعيل وابنه محمد بن إسهاعيل . ويقال إنه اتصل بعبد الله القداح أيضا .

Ivanow: The Alleged Founder of Ismailism, p. 105. (r)

<sup>(</sup>۲) جه س

<sup>(؛)</sup> أي بما يروج عندهم ويتفق مع ميرلهم .

<sup>(</sup>ه) ولا غرو فان محسد بن إسماعيل ، إمام ميمون ، ويعد م اعظم أساتذة التأريل بين الاسماعيلية حاصة .

Polemics, pp. 70-1 (1)

وهكذا أوجد ميمون القداح حركة سرية عملية منظمة ، ترمى إلى إحاطة الأئمة من أبناء إساعيل بستار كشيف من التخفي والتستر ، والمناداة بأحقيتهم بالإمامة ، فلم تعجب هذه المبادى الكثير من السنيين . حقا يعتبر عبد الله بن ميمون القداح المؤسس الحقيقي له\_ذه الحركة الابدفاعية النفعية ، والكن ميمون هو الذي ألقى بذورها . وقد تعهد أبناء ميمون هذه الحركة وساهموا الى حدكبير في رفع منارها ، واستطاعوا على مر الزمن أن يحولوها من المبادى النظرية إلى أشياء عملية . وبفضل هذه الاسرة وتعاون أفرادها مع أئمتهم ، تكونت الدولة الفاطمية ، حتى إننا فستطيع أن نسمى \_ في غير غلو أو إسراف \_ تلك الفترة المعروف \_ قدور الستر الاولة الدور العداحي .

#### (ب) عبد الله بن ميمون

يعتبر عبد الله ن ميمون من أعظم حجج الأئمة الإساعيلية في دورهم الأول؛ ويلقب بالقداح ، لأنه كان \_ كأبيه \_ يشتغل بالقداحة . وقد أحاط بتاريخه كثير من الغموض والمبالغات ، حتى لقد اعتقد بعض أنه لاوجود له إلا في خيال بعض المؤرخين ، ولكننا سنرى أنه شخص تاريخي له مكانته عند الإساعيلية .

يذكر معظم المراجع السنية أن عبد الله ديصانى المذهب كأبيه ، وأنه شعوبى (٢) من غلاة الشيعة ، وأنه لما مات أبوه ميمون ادعى الانتساب (٣) إلى على من طريق إساعيل بن جعفر الصادق ، وأنه لم يشتغل بالقداحة إلا لجذب الأشياع (٤)، وتحقيقا لسياسة انجوس فى هدم الإسلام ، وأنه اتخذ علم الفلك (النجامة) وسيلة للنغرير بالمسيحيين (٥) . وكان مغرضا فى تشبيعه (٦) لارتداده عن العلوبين وعن الإسلام

Revista degli Studi Orientali (1930.) p. 264.

<sup>(</sup>١) وتبدأ باستتار محد بن إسهاءبل بعد سنة ١٤٨ وتفتهى بقيام الدولة الفاطمية سنة ٢٩٦ ه.

<sup>(</sup>۲) المنتظم لا بن الجوزى ، المنشور ي

<sup>(</sup>٣) الجويني : جمان كوشا ، ورشبد الدين : تأديخ المغول في كـتاب

Lewis: The Origins of Ismailism, p. 60.

<sup>(</sup>٤) النويرى: نهاية الأرب ( مخطوط ) ج ٢٦ ، ورقة ٢٢ ، ٣٣

<sup>(</sup>٠) ابن النديم : الفهرست ص ٢٦٧

Sayyed Ameer Ali: The Spirit of Islam, p. 326. (1)

بعد ذلك (۱) ؛ ولاغتصابه الإمامة من أبناء محمد بن إساعيل وادعائه الإمامة لنفسه (۲). ويعتقد الكشير من النفسه (۲). ويعتقد الكشير من السنيين أنه قام بدور هام في تاريخ الإسماعيلية منذ منتصف القرن الثالث ، فيرى ابن النديم (۳) والنويرى (٤) وغيرهما أنه اتصل بأحد الشمو بيين بعد منتصف القرن الثالث الهجرى ، ويقول بعض إنه كان معاصر الجعفر الصادق (٥).

أما مراجع الاثنا عشرية فتجعل من عبد الله راوية لجعفر الصادق ، كما كان أبوه من قبل . فيقول الطوسي (٦) ؛ إنه كان محدثا . ويذكر انا الأشخاص الذين رووا عنه ، كذلك ذكر الكاشي في كتابه , معرفة الرجال ، أن عبد الله كان راوية لحمد الباقر وجعفر الصادق ، ويسميه « ابن ميمون القداح المكي ، . وكذلك يجعلون منه مؤلفه ، ويذكرون له من الكتب كتاب , مبعث النبوة » وكتاب « صفات الجنة والنار » (٧) . ويكاد يجمع هؤلاء على أن عبد الله كان معاسرا لمحمد الباقر وابنه جعفر الصادق في أو ائل القرن الثاني الهجري ، وأنه كان محدثا ، حتى لقد ذكر بعض أنه كان محدثا اثنا عشريا ، وأنه ظل على وفائه للامام موسى المكاظم ، على أن هناك مرجعا اثنا عشريا آخر يتفق مع ماأورده السنيون فيةول : السكاظم ، على أن هناك مرجعا اثنا عشريا آخر يتفق مع ماأورده السنيون فيةول : إن عبد الله اغتصب الإمامة من أبناء محمد بن إسماعيل . شم دعا لابنه لا لنفسه (٨) . ولكنه مع ذلك لم يرمه بالإلحاد أو الزندقة أو الشعوبية أو غير ذلك مما رماه به السنيون .

على أن المراجع الإسماعيلية وخاصة الباطنية منها . تحوط عبد الله بكثير من

<sup>(</sup>۱) أبو العلاء المعرى : رسالة الغفران ص ١٥٠ - ١٥٧

<sup>(</sup>٢) نظام الملك: سياسة نامه ج ٢ ص ٢٦٨

<sup>(</sup>٣) الفهرست من ٢٦٧

<sup>(</sup>٤) نماية الأربع ٢٦ ورقة ٢٢ ، ٢٢

<sup>(</sup>٥) أبو ألملاء : رسالة الغفران ص ١٣

<sup>(1)</sup> فهرست كتب الشيعة ص ٩٧

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. 22-23 (v)

<sup>(</sup>٨) تبصرة العوام من ١٨٦

مظاهر الإجلال . فقد رأينا الداعي إدريس في كتابه زهر المعاني بذكران عبد الله كان حجة للاماه بين عبد الله بن محمد بن إسهاعيل وأحمد بن عبد الله . بل يعتقد بعض الدعاة أن عبد الله كان حجة محمد بن إسهاعيل \_ وهو غير معقول بالطبع \_ ويرى الاسهاعيلية أفوق ذلك أن عبد الله من سلالة سلمان الفارسي (١) ، وكذلك نرى في دستور المنجمين (٢) أن عبد الله كان حجة الإمام محمد بن إسهاعيل : ويتفق بعض المراجع الاسهاعيلية مع مراجع الاثنا عشرية في أن عبد الله من أصحاب محمد الباقر وجعفر الصادق . ويتفق مؤلف كلامي بير (٣) الإسهاعيلي مع مراجع الإسهاعيلية من أن عبد الله كان حجة الأثمة في دور الستر . ويعتبره دعاة الإسهاعيلية القديمة في أن عبد الله كان حجة الأثمة في دور الستر . ويعتبره دعاة الأثرزية «أساس ، الأئمة الإسهاعيلية ، أي كالإمام المساعد في حياة كل ني ناطق .

ما ذكره الإسماعيلية نرى أن عبد الله كان كائيه شخصا محترما فى نظرهم ، وأنه خلف أباه ميمونا فى رياسة الدعوة . وليس معنى ذلك أن الآئمة لم يكن لهم معه وجود أو عمل ؛ وإنما نعنى بذلك أن رياسة الدعوة العملية كانت فى يد عبد الله بن ميمون القداح ، الذى كان الساعد الآيمن للامام المستور ، والعنصر المحرك للدعوة . ومما ساعده على الظهور ما كان بحوط الامام المستور من مظاهر الإمعان فى التخفى ومما ورد فى هذه المراجع جميعها نستطيع أن نقف على أمور كشيرة أهمها :

أولا: إن عبد الله بن ميمون القداح كان شخصية ممتازة لها مكانتها في نفوس العلوبين حتى أسلوا إليه قيادهم. وأما ماذهب إليه السنيون من أنه كان يحرض دعاته على العلوبين فيقول لأحدهم: ولا ترحم علويا ، فلو تمكن علوى كتمكن غيره من الاننياء للقينا منه جهدا ، وغير ما يدعيه من حقوق جده على هؤلاء الحمير بما هو أكثر مما غيره جده . وإياك والإغضاء عمن تجده من ولد على : يعنى اقتله إذا تمكنت من قتله (٤) \_ فإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على إمعان عبد الله أوإمعان دعاته في التقية التي أتقنها الشيعة عامة والاسماعيلية منهم خاصة . هذا إلى أن مارماه به السنيون من تحريضه الدعاة على العلوبين قد يحدث في مراتب الدعوة العليا ، حيث

<sup>(</sup>١) أنظر ما كتبنا، عن الامام عيد الله بن محد بن إسهاعيل .

De Goeje: Memoires sur les Carmathes, vol. ii. p. 202 (7)

<sup>(</sup>٣) نشره إيفا بو ص ٦٨٠

<sup>(</sup>٤) النوبرى: نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٨

يعطلون فيها الأئمة عن العمل ، ويخرج فيها المستجيب عن حظيرة الإسلام ، بل عن مذاهب الشيعة ذاتها ، كما أننا لا نستطيع أن نصدق ما ذهب إليه أبو العلام المعرى من أن عبد الله ارتد عن المذهب الإسماعيلي ، وأنه كان يقول (١) :

هات اسقنی الخسر یاقنیبر فلیس عندی أننی أنشر أما تری الشیعیة فی فتنة یغرها مر دینها جعفر قد کنت مغرورا به برهة شم بدا لی خرب یستر وما ینسب إلیه قوله:

مشيت إلى جعفر حقبة فألفيته خادعا يخلب يحدر العدلاء إلى نفسه وكل إلى حبدله يجدنب فلو كان أمركم صادقا لما ظل مقتولكم يسحب ولا غض منكم عتيق ولا سما عمدر فوقكم يخطب لأن ذلك لو مع لما تخلف الإسماعيلية عن التصدى له وإثباته في كتبهم.

ثانيا: لم تذكر المراجع الإسماعيلية أن عبدالله انتمى إلى بنى عقيل بن أبي طالب. وهذا يثير الشك فيا ذكره أخو محسن حين يقول: إن عبد الله القداح كان يقول لبنى عقيل وأنا من ولد عقيل بن أبي طالب، داع إلى محمد بن إسماعيل (٢). ولا ذلك القول لم تؤيده المصادر الأصلية ويبدو لنا أن عبد الله لجأ إلى بنى عقيل فحموه من العباسيين ، لأنه كان يدعو إلى بنى عمهم ، فاعتقد بعض أنه انتمى إليهم ولو فرضنا صحة هذا الزعم فإن ذلك لا يعدو أن يكون لوناً من ألوان التمويه الذي برع فيه عامة دعاة الإسماعيلية .

ثالثا: وكمذلك لا نستطيع أن نتفق مع القائلين بأن عبد الله كان ثنويا أو خرميا، لأن شهرته كمحدث، وتعشق الأئمة الإسماعيلية له وتعلقهم به، وامتداح مؤلني الإمماعيلية أخلاقه، كل هذا يمنعنا من أن نجارى القائلين بثمويته. أما إذا كان القائلون بذلك قد قصدوا أنه كان ينادى عبادى، قريبة الشبه من مبادى، المجوس

<sup>(</sup>١) أبو العلام : رسالة الغفران ص ١٥٦ – ١٥٧

<sup>(</sup>٢) النوبرى: نهاية الأرب ج ٢٦ الورقة ٢٣

والثنوية فان هذا لا يبيدو بعيد التصديق ، لأن نظريتي العقل المكلى Raison والثنوية فان هذا لا يبيدو بعيد التصديق ، لأن نظريتي العقل الكلية في الإمام والعقل الكلية في النبي و تشبهان في كشير من النواحي نظريتي إله الخير وإله الشرعند الثنويه .

رابعا: وهنا نسأل: هلكان عبد الله بن ميمون يعاصر محمدا الباقر وجعفرا الصادق في أو اثل القرن الثاني الهجرى ؟ أو أنه عاش في القرن الثالث حتى قابل دندان الشعوبي بعد سنة ٢٦٥ ه ثم انتقل بعد ذلك إلى سلية ؟ . واذن كيف يمكن التوفيق بين القول بأن عبد الله توفي منتصف القرن الثاني الهجرى ، وبين القول بأنه توفي في سنة ٢٧٠ ه؟

على الرغم من قلة الوثائق التي تحت أيدينا نستطيع أن نقول: إن عبد الله مات في النصف الثاني من القرن الثالث او حول منتصفه على الأقل. يدلنا على ذلك أمور منها:

أولا: أن عبد الله القداح، على ما ذكرته المراجع الإسماعيلية، كان حبحة أو حجابا لعبد الله بن محمد بن إسماعيل، الذي عاصر الرشيد وخلفاءه، كماكان حجة وحجابا لاحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل الذي عاصر المأمون وخلفاءه كذلك. واذن فقول ايفانو وبرنارد لويس ومن لف لفهما إن عبد الله كان يعيش في القرن الثاني فقط لا يتفق وما ذهب إليه كثير من الإسماعيلية.

ثانياً: بما ذكره أبو المعالى فى كتابه بيان الآديان، نستطيع أن نقول إن ميمونا القداح وزميايه ألحقوا عبد الله بمحمد بن اسماعيل بعد وفاته فى الوقت الذي كان فيه عبد الله حدثا (١)، وأن ذلك الإلحاق كان فى أواخر القرن الثانى بالطبع، لأن محمد ابن اسماعيل مات بعد وفاة عمه موسى سنة س١٨٨ هـ على ما رأينا. ومعنى هذا أن عبد الله كان فى أوائل القرن الثالث فى دور الشباب، وبهذا لا نستبعد عليه أن يشترك فى الثورات التى قامت فى وجه المأمون، كما لانستبعد عليه أن يتصل وقد بلغ الشيخوخة بمحمد بن الحسين (دندان) فى سنه ٢٦٥ أو بعدها.

ثالثا: يذكر النيسايوري أن الامام عبد الله الآكبر فر إلى سلمية ، وأن

Mamour: Polemics, p. 52. (n)

من دعاته أبا محمد زكرويه بن مهرويه صاحب قرامطة الشمال (١) ، الذين ثاروا على .
العباسيين في الشامق أو اخر حكم الطولونيين ، وأن زكرويه نفسه قتل في سنة ، هم هـ على ما تذكره المراجع السنية . واذا كنا قد سلمنا ، أن عبد الله القداح كان حجة عبدالله الأكبرابن محمد بن اسماعيل ، بل وحجة ابنه كذلك ، أفليس من المعقول أن يعاصر عبد الله القداح الحجة ذكرويه داعى الامام عبد الله الأكبر ؟ ثم كيف نوافق بعد هذا بر نارد لويس على أن زكرويه بن مهرويه \_ أبا محمد الكوفى \_ يعاصر من عاصر عبد الله القداح في القرن الثاني ، على حين أن أبناء و قد ناروا على العباسين . بعد ذلك بقرن أو يزيد (٢) ، وعلى حين أنه هو نفسه لم يمت إلا في سنة ٤ ٩٩ ؟

وبهذا نرى أن عبد الله القداح لا بد أن يكون مولده فى أخريات حياة أبيه ميمون، أى فى أواخر القرن الثانى لا فى أوائله (٣)، وأن الحياة قد امتدت به وأصبح من المعمرين حيث مات فى سنة . ٢٧ ه، وقد طوى فى حياته نحو قرن من الزمان، وعاصر الثورات الكثيرة فى عهد المأمون والمعتصم، ورأى بعينيه ضعف هيبة الحدلافة العباسية على يد الأتراك، فأحكم أمور الدعوة، ووضع لها أسسا متينة كانت سبب نجاح الإسماعيلية و بقاء دعوتهم إلى اليوم.

### (ح) أثر عبد الله بن ميمون في نهضة المذهب الاسماعيلي

استغل عبد الله بن ميمون القداح حالة التفكك الذي اعترى الشيعيين بانقسامهم على أنفسهم إلى حنفية وكبيسانية وحسنية وحسينية ، ونتلك العباسيين بهم ، وتمزيقهم إياهم أيدى سبا ، فعمل مع أئمته الإسماعيليين ، علىجمع شمل فلول الشيعيين في جماعة ثورية جريئة . كما انتهز فرصة وجود مؤلمي جعفر الصادق وانقسامهم على أنفسهم ، إلى جماعات كشيرة ، وحاول أن يجمع هؤلاء كلهم تحت رايته ، فضم جميع فرق الجمفرية ، وأهمها الخطابية ، إلى جماعته واستطاع أن يكون من هذه الفرق المبعثرة والمزيج المضطرب جماعة تخلص لإسماعيل بن جعفر .

<sup>(</sup>١) ويقصد بهم أتباع ذكرويه الذين ساربوا فى العراق الغربى وبادية السادة ثم فى بعض مدن الشام .

<sup>(</sup>٢) النيساموري ، استثار الامام ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٢٣ م ) ص ٩٣

 <sup>(</sup>٣) أما ذكر اسمه مقرونا باسم أبيه في عود الصادق فقد يكون المتصود به أنحا ثانيا له .

كما عمل عبد الله على أن يضم العناصر الثورية إلى جماعته ، وكان يتوصل إليها بشتى الطرق . ومن هؤلاء ذلك الشعوبي مجمد بن الحسين ويكني دندان . فقد استطاع عبد الله أن يصل إلى قلبه عن طريق الشعوبية وتأثير النجوم والسحر والطب في نفسه . ومن الوثيقة التي أوردها النوبري عن مقابلة دندان هذا لعبد الله بن ميمون القداح ، نرى أن عبد الله كان بروج الدعوة قبـل ذلك الوقت، بدليل قوله لدندان والتصوف والتشبيع، ويدعون إلى ما نريده من إحكام الأمر(١). كما أنه حين قبل منه هبته المالية الضخمة التي لم تقل عن مليوني دينار ، فرق المال ، في كور الأهواز وسواد الكوفة ، وبطالقان خراسان وسلمية من أرض حمص(٢). . ألسنا نفهم نمن ذلك كله أن الدعوة في سنة ٢٦٥ه كانت منتشرة في سلمية وحمص وطالقان فارس، وما إليها ؟ وهذا يتفق تماما مع ما ذكرته المراجع الإسماعيلية من أن الدعوة كانت رائجة في تلك البلاد منذ عهد يحمد ن اسهاعيل . وأهم منهذا كله مايذكر والنيسابورى من أن الذي ذهب إلى سلمية أولا هو عبد الله الأكبر وذلك قبل سنة ٢٦٥ ه ؛ أي أنه في الوقت الذي تقابل فيه عبد الله القداح مع دندان كانت الدعوة رائجة في سلمية على يد الأئمة وحججهم ودعاتهم . وإذا ليس عبد الله القداح هو أول من حط رحاله من الإسماعيلية في تلك البلدة الشآمية .

وقد شمر عبد الله عن ساعد الجد فى نشر هذا المذهب وهو بالأهواز حتى سنة وجه وقد شمر عبد الله عن ساعد الجد فى نشر هذا المذهب وهو بالأهواز حتى سنة وجه المعتزلة ومعتدلو الشيعة وجه و الحلافة العباسية (٣). ومن شم لجأ إلى بنى عقيل ابن أبى طالب بالبصرة فأكرموا وفادته . إلا أن العباسيين لم يتركوه آمنا هنالك ؛ فلم ير بدا من الفرار إلى سلمية حيث استقر بها مع إمامه المستور حتى مات . ولا بدأن يكون فراره من الأهواز شم وصوله إلى سلمية بعد سنة ٢٦٥ه، كما أن فراره إلى سلمية دون سواها دليل آخر على رواج الدعوة بها قبل ذلك .

<sup>(</sup>١) النورى: نهاية الأرب ج ٢٦ ص ٢٢

<sup>(</sup>۲) النريرى: اية الأرب ( مخطوط ) ج ۲۱ ص ۲۳

 <sup>(</sup>٣) لكن لماذا هاجمته الفرق الاسلامية كالمعتزلة ٠٠٠ الح؟ ألا يدل ذلك على أسرب بعض المبادى.
 التي كان عبد الله يقوم بنشرها ، فعدتها هذه الفرق كنفرا وزندقة ؟ .

### (٤) أثر عبد الله بن ميمون في نشر الدعوة

ويذهُب بعض المؤرخين السنيين إلى القول بأن عبد الله بن ميمون بذل جهوده في وضع مشروع دبني سياسي خطير ، وكان غرضه الأول هدم الإسلام وإقامه دولة إسماعيلية ؛ ﴿ فَعَمَلُ أَبُوابًا عَظْيِمَةً مِنَ المُكُرِّ وَالْحِيلَةُ وَالْخَدِيْعَةُ عَلَى بِطَلَانِ الإسلام. وكان عارفًا عالمًا بجميع الشرائع والسنن وجميع المذاهب كلها . . . وبدعي أنه على صدق هو وأهل مذهبه ، وغيرهم ضال مغفل . وكان عبدالله يريد لهذا أن يجعل المخدوعين آلة يستمد من أموالهم بالمكر والخديمة ؛ وأما في الظاهر فإنه يدعو إلى الإمام من آل البيت ، محمد بن جعفر ليجمع الناس بهــذه الحيلة ، (١) . وعلى الرغم من غلو أخى محسن في اتهام عبد الله القداح بشتى النهم ، يؤكد لنا أنه لم يخرج على سادته الأئمة الإسماعيليين ، وأن مشروعه كان قائمًا على الخداع. ولسكى يصل إلى تحقيق أغراض المذهب الإسماعيلي سلك طرائق لم تعجب السنيين الذين اعتبروها إلحادا وكفرا ، وخاصة حين قال بنبوة محمد بن إسماعيل سابع النطقاء ، و نادى بالتأويل ، وقال كعامة الإسماعيلية : إن محمدا صلى الله عليه وسلم ، صاحب التنزيل وعلى بن أبى طالب صاحب التأويل. والتأويل لباب التنزيل. وعلى الرغم من دفاع الإسماعيلية بأن التأويل لم يعطل شريعة محمد ، بل إنه نُوع من الشروح ومعرفة الباطن ، فان السنيين يعتبرون هذا خروجا عن الإسلام . يقول ميور (٣): وكان عبدالله بدعو إلى نظام يقصد من ورائه أن يجمع جميع الأديان في دين عام ، ` ويسميه الدين السابع ، أو دين محمد بن اسماعيل ، .

والواقع أن مشروع عبد الله القداح كان فذا فى نوعه ؛ فقداستغل فيه العناصر المختلفة ، واعتمد على عنصرى الشعوبية والتشيع ، وعلى التأويل وفكرة الجماعة السرية. , تلك التى تستطيع أن تلعب بأقوى العواطف الإنسانية ، وتؤثر فى الضعف البشرى ؛ وتضم بين صفوفها جميع المتذمرين من كل نوع ، فى صورة مؤامرة ترمى إلى

<sup>(</sup>١) المتريزى: اتعاظ الحنفا ص ١٢

The Caliphate, p. 558. (r)

هدم النظام القائم (۱). والذي لاشك فيه أن عبدالله عمل على الاستفادة من النجارب الماضية ، فلم يهتم بتكوين جماعة من صنف واحد ، بل رأى أن يكون مذهبه موافقا لجميع النباس ، فيتمشقه الشيعي والمجوسي والسني والقبطي واليهودي ، لأنه يعمل لإسعاد الجميع وتخليصهم مما يؤلمهم (۲) . وساعده على ذلك أن العصر العباسي الشابي كان مواتيا زاخرا بالفرص: فالدولة العباسية ضعيفة، والرعايا حانقون ، والطرائف المختلفة ناثرة ، والنهضة العلمية رائجة ، فاستغل عبد الله ذلك كله ، واستطاع أن يتال قسطا كبيرا من النجاح في ناحيتي المذهب : النظرية والعملية .

ويمتاز مشروع عبد الله القداح بأمور كثيرة ، أهمها :

التدرج: كانت الدعوة الإسماعيلية التي وضع أساسها عبد الله بن ميمون القداح، تعتمد على التدرج والسير في خطوات متئدة تلائم عقول المدعوين. ولذلك ألف دعاته الكتب في التدرج مثل كتاب والبلاغات السبعة وكتاب البلاغ الثاني لمن دعاة عبد الله ، وهي : كتاب البلاغ الأول للعامة ، وكتاب البلاغ الثاني لمن يفوق هؤلاء قليلا ، وكتاب البلاغ الشالث لمن دخل في المذهب سنة ، وكتاب البلاغ الرابع لمن دخل في المذهب سنتين ، وكتاب البلاغ المالم البلاغ المالم المن دخل في المذهب أربع سنين ، الماله البلاغ السابع ، وفيه تتمة المذهب والمكشف الأكبر (٣) . وهذا ما جعل المدعوين متعطشين دائماً إلى التطلع لما فوق الدرجة التي وصل إلياكل منهم ، بما المدعوين متعطشين دائماً إلى التطلع لما فوق الدرجة التي وصل إلياكل منهم ، بما علما النفس ، فوجه غريرة حب الاستطلاع توجهاً غريباً .

Nicholson: Lit. Hist. of the Arabs, p. 271.

<sup>(</sup>٣) وقد صدق دى بور فيا ذهب إليه من أن عبد الله , كان يحتال في اجتذاب بعض باظهار الشميدة والتخريق ، وفي اجتذاب بعض باظهار الوهد والعبادة والعلم .كان علمه أبيض اللون لآنه كان يزهم أدينه دين الدور الحالص الذي ستمرج الفرس إليه بعد مطافها على هذه الارض . وكان يدعو إلى احتفار الجسد والاستهانة بالماديات ، وإلى اشتراك جميع أعضاء الجمية المتآخين في الحيرات ، وإلى تضعية الفس في سبيل الجماعة ، وإلى أن يكون الانسان مواليا لوتيمه مطيعا له حتى الموت ، لأن تفاوت طبقات الجماعة بيقضى بهذا ،، . تاريخ الفلسفة في الاسلام ص ٧٧

<sup>(</sup>٢) أبن النديم : الفهرست ص ٢٦٨

السرية: وكذلك لجأ عبد الله في مشروعه إلى السرية، كيلا يتعرض لخطر العباسيين والعلماء السنيين، والشعب السني كذلك. فكان العهد الذي يأخذه الدعاة. على المستجيبين قائما على ألا يفشي أحد منهم سرا ، وإلا أصبح خارجا على الملة والجماعة، واستبيحت أمو اله ودماؤه. ولم نذهب بعيدا وقد استغل الإسماعيلية. أممتهم وحجبهم ودعاتهم مبدأ السرية هذا ؟ فنادوا بالامام المستور للوصول إلى قلوب العامة يملئونها بالأمل في الخلاص مما هم فيه بظهور المهدى أو الامام المستور حين تسنح له الفرصة. هذا بالاضافة إلى أن عبد الله قد أدرك ماسوف يحيط به من الأخطار إذا ما حاول تحقيق أغراضه السياسية والدينية، فكان حتما عليه أن يلجأ إلى السرية يستمد منها العون ليصل إلى ما تصل إليه نفسه (۱).

وهكذا أدت تلك الوسائل إلى نتائج مدهشة تتلخص فى أن جمهورا عظيما من الناس كانوا يعتنقون مذاهب مختلفة ويعملون جميعا فى اتحاد وثيق لتحقيق غاية لا مدركها سوى عدد قليل منهم (٢).

الاعتباد على الفلسفة: ولانتشار فلسفة اليونان فى الشرق وقتئذ، عمل عبد الله القداح على استغلال مبادى. الأفلاطونية الحديثة، ليصل الى تعليم الاتباع كشيرا من المبادى. الإسماعيلية. فنظرية العقل المكلى والنفس المكلية، وحلولها فى الناطق (النبي) والأساس (الإمام) مأخوذة كلما عن أصل يونانى. ونظرية خلق النفس المكلية من العقل الأول نظرية يونانية كذلك (٣). وكان لهذه التعاليم أثر بالغ فى المكلية من العقل الذين أمعنوا فى رمى عبد الله القسداح بالإلحاد، ورمى مشروعه بالزندقة. وهكذا كان المستجيبون مختلفين فى المذاهب والمشارب، منهم الفيلسوف والداعى والجندى والتاجر وغير ذلك.

إعداد الدعاة : كما أدرك عبدالله الفداح أهمية تنظيم الدعاية إلى مذهبه الجديد ، ولذلك كرس جهوده فى سبيل إعداد جماعة من الدعاة الذين مرنوا على فتون الإلقاء والتأثير فى النفوس ، وإجادة فنون التخنى . فنراهم تجارا ومتصوفين تارة ، وزراعا

Von Hammer: Hist. de l'Ordre des Assassins, p. 3. (1)

Dozy: Essai sur l'Hist. de l'Islamisme, p. 262 (r)

O'Leary: A Short Hist. of the Fatimid Khalifate, p. 13. (r)

وصناعا وعلماء تارة أخرى . واشترط فى دعاته أن يكونوا على شىء كبير من الذكاه . ليسهل عليهم تفرس حال المدعوين . وكان يحتم عليهم التظاهر بالعلم والمعرفة كى يحذبوا القلوب إليهم ، ويحتم عليهم اللجوء إلى التأويل إذا ما أحرجوا ، كاكان يحتارهم من ذوى الأصوات الحسنة لزيادة التأثير فى تلاميذهم . وعلى الجلة كان هؤلاء الدعاة \_ كا يقول رشيد الدين (١) \_ , فصحاء ذوى جاذبية في الحديث ، يمتازون بالبلاغة والذكاء والتعقل ، وقد عين عبد الله للدعاة مساعدين يعملون على زعزعة عقائد الناس . فإذا كان عمل الداعى أخد العهد على المستجيبين ، ونشر الدعوة الإسماعيلية بينهم، فإن عبدالله أوجد بجانبه المأذون المسكسر لمجادلة الأصداد وإظهار ما في عقائدهم من ضعف ، وترغيب المدعوين إلى الدخول فى المذهب الإسماعيل (٢)، ما في عقائدهم من ضعف ، وترغيب المدعوين إلى الدخول فى المذهب الإسماعيل (٢)، عا يوحى إلينا بأن عبدالله أوجد هيئات علمية منظمة ، وخصص جماعة منهم لتدريب المدعاة ، وجماعة لتلقينهم فنون الجدل ، وآخرين لتدريهم على فنون التخفى وغيرذلك .

وعلى الرغم من خلو مراجعنا الإسهاعيلية من كل مايتعلق بمشروع عبد الله ، فإن نتائج أعماله والطرق التي كان يسلكها الدعاة بين القرامطة وفي فارس واليمن وسواها ، تؤكد جميسع ما ذكرناه ، كما اتخذ عبد الله من الدعاة في الأقاليم المختلفة جواسيس ينبئونه بكل ما يحدث فيها ، مستعينين بحيام الزاجل ، ولذلك خنى أمره وأمرهم على الحكومات القائمة . بل لقد كان لعبدالله ودعاته في بغداد نفسها أبراج لحمام الزاجل ، فظهر وا بسبب ذلك أمام العالم بالقددرة على الإتيان بالمعجزات ومعرفة الغيب وإجادة فنون الشعوذة (٣)

الاستعانة بالتأويل: وترجع محاولة عبد الله استخدام التأويل إلى رغبته في إحاطة جماعته وأئمته بهالة من التقديس والإجلال. وبعبارة أخرى، رغب عبدالله في ربط جماعته بعضهم ببعض برباط لاينفصم، فجعل الاتباع يؤمنون بأن الاتمة وحججهم هم وحسدهم الذين يستطيعون فهم حقائق الأشياء وبواطنها، كما أنهم

J R. A. S. (1930), p. 518. (1)

<sup>(</sup>٢) محد بن نوح ؛ الأزهار ج ٢ ص ١٢٥ ( من رسالة الدكتور محمد كامل حدين )

De Goeje: Memoires sur les Carmathes, vol. II. p. 23. (r).

يستطيعون بهذه الوسيلة تفسير القرآن حسبا يريدون ، مدعين أن ذلك من عمل الامام المستور ، وأنه لا يفهمه إلا طبقة الدعاة والحجج ، فيزداد التفاف الناس حولهم كما كان عبد الله يقول بأن فهم التأويل مقصور على عقول الحاصة ، وأن الشريعة الاسلامية و تسكاليفها وقف على ضعاف العقول . ومن هذا نرى أن التأويل نوع من الفلسفة المذهبية ، أريد به بعث الأمل والحيو بة في نفوس طائفة الاسماعيلية . وهذا ما جعل دوزى يقول (١): « قرر عبد الله أن يكون حكام فرقته من خاصة المستجيبين ، كما قرر بقاء عامة الاسماعيلية على ولائهم لحكامهم ، وذلك بفضل دين قاس و واجبات شرعية قاسية كذلك ، و يعتقد بعض أن موجد التأويل بين الاسماعيلية هو محمد بن اسماعيل ، حتى سموه صاحب التأويل كعلى بن أبي طالب ؛ على أن ذلك لم يمنع عبدالله من أن يوجه التأويل الوجهة التي يريدها .

المناداة بنظرية الإمام المستور: كما نادى عبد الله القداح بنظرية الإمام المستور، بدعوى أن هذا الإمام مصدر العلم والعرفان، وأن الوصول إليه لا يكون إلا عن طريق حجته عبد الله القداح. وإنما قال عبد الله بذلك ليضع في يديه وفي أيدى سلالته قوة لا تعد. كما أخذ يملا قلوب أشياعه بالأمل بقرب ظهور الإمام المستور أو المنقذ من ولد على، فعل كل هذا لإثارة الماس على حكوماتهم. وفي الحق أن عبد الله القداح أراد أن يتمتع بالتقديس الذي يتمتع به الأثمة، وهذا هو السبب الذي جعله يقول: إنه بالنسبة لمحمد بن إسماعيل وابنه عبد الله، كهرون بالنسبة لموسى علمهما السلام (٢).

كما تمكن من قوله بنظرية الإمام المستور من أن يجذب هو وأ بناؤه كثيرين من الشيعة الاثنا عشرية إلى المذهب الإسماعيلي ، لأن هؤلاء سيملون انتظار إمامهم الذي غاب ولم يعد ، ويرمون أنفسهم بين أحضان الإسماعيلية ، لأن إمام هؤلاء حي يترقب الفرصة للظهور ، وسيكون نجاح تلك الفكرة عظيم الآثر في عهد أبنائه معلى أن عبد الله أخذ ينادى بالمبدأ الإسماعيلي القائل : إن الإمام يدعولنفسه إن كان على أن عبد الله أخذ ينادى بالمبدأ الإسماعيلي القائل : إن الإمام يدعولنفسه إن كان الم

Essai sur l'Hist. de L'Islamisme, p. 267.

Nicholson: Lit. Hist. of the Arabs, p. 273. (1)

ظاهرا ، فإن اختنى ترك الآمر لنوابه ، وبذلك خلق عبد الله مبدأى الستر والظهور. حبا فى الزعامة وتشييد المذهب الإسماعيلي(١) .

هكذا وضع عبد الله بن ميمون القداح مشروعه : ملأه بالعناصر المختلفة ، فظهر في ثوب الملحد ، لأنه أراد أن بجعل من المذهب الإسهاعيلي دينا سابعا بدل الاسلام ، الدين السادس عندهم ، وأن بجعل من إمامه محمد بن إسهاعيلي نبيا سابعا بعد محمد صلى الله عليه وسلم ، ومن أتباعه طبقة ممتازة لا قعباً بأوامر الشريعة . وظهر بثوب الشعوبي باستغلاله المناصر المناهضة للعباسيين ودينهم ، كما ظهر بثوب الفيلسوف العالم ، واستغل الفلسفة والتأويل لأغراضه السياسة ، كما ظهر بثوب المتشيع المخلص لاخلاصه لا ممته العلوبين إخلاصا لا حد له ، وإشادته بمحمد بن اسهاعيل ، وبمظهر المتشيع تشيعا قبيحا بمناداته ـ في درجات الدعوة العليا ـ بالثورة اسهاعيل ، وبمظهر المتشيع تشيعا قبيحا بمناداته ـ في درجات الدعوة العليا ـ بالثورة حتى على الأئمة أنفسهم ، ومحاولته تركيز جميع أعمال الدعوة في بديه وأبدى أبنائه ، منا جعله يبدو في رأى بعض شخصا ماديا نفعيا . وهكذا نجم عبدالله ـ من الناحية النظرية ـ في وضع أساس مذهبه ودعوته .

بحح عبد الله في نشر الدعوة الإسهاعيلية في كثير من البلاد الإسلامية ؛ إلا أنه وإن لم يجن كل ثمارها ، فقد رأى بعينيه ما بلغته من نجاح في جهات كثيرة : فقد أرسل ، وهو بالأهواز (أى قبل سنة ٢٩٥ هـ) الحسين الأهوازي ، الذي يعتقد بعض أنه ابنه ، إلى سواد الكوفة ، حيث التي محمدان قرمط (٢) . ومعنى ذلك أن عبد الله القداح هو الذي وضع أساس الدعوة الإسهاعيلية بين القرامطة وهو في الأهواز ، مما يبعث على الاعتقاد بأن شهرة عبد الله في نشر الدعوة إنما وضحت للعباسيين في ذلك الحين ، فطاردوه ، ولكنه استطاع أن يفر منهم ، ويتخذ طربقه إلى سلمة .

<sup>(</sup>١) الدكتور مه أحمد شرف ؛ تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ص ١١

<sup>(</sup>٣) وعلى الرغم مما يذكره بعض المراجع من أن الحسين الأهوازي صحب عبد الله في هربه من الأهواز إلى البصرة فسلمية . لا يمنمنا هدفا من القول بأن عبد الله في أثناء إقامته بالأهواز قد أوسله إلى سواد الكوفة ، خصوصاً إذا علمنا أن الامام عبد الله الأكبر بن محمد بن إسماعيل وابند أحمد وحفيده . الحسبن ، كانوا قد اعتذوا من سلمية مركزا أساسيا قبل ذلك الوقت بكثير .

ويذهب نظام الملك (١) إلى القول بأرب غلام جمعر الصادق الذي يدعى المبارك ، هو الملقب ، قرمط ، وأن عبد الله تجح في التغرير به . ومن الواضح أن ماركا هذا غير حمدان قرمط مؤسس الدعوة الاسماعيلية بين القرامطة ؛ إلا أن عبدالله القداح استطاع أن يجذب المباركية ، أتباع المبارك (٢) إلى جماعته ؛ كما استطاع في الوقت نفسه أن يمهد المدعوة في فارس وخراسان ، بإرساله الداعي , خلف ، إلى بلاد الرى وطبرستان ، وإرساله ابنه الثالث .. على .. إلى الطالقان . ومن هذا نرى أن تسمية أتباع عبد الله بالمباركية أو القرامطة أو الخطابية ، تسميه ناقصة ، وإنما التسمية الصحيحة هي , الإسماعيلية ، ، لأن عبد الله استطاع أن يوحد بين هؤلاء ، أو الثراء الله المنطاع أن يوحد بين هؤلاء ، أو المثل .

والآمر الذي يلفت النظر حقا أن الكوفة وسوادها كانت في عهد عبدالله القداح مركزا انشاط الداعي المبارك وأتباعه ، فكائه كان يمهد الطريق لحمدان قرمط ولقرامطة السواد ، كما كانت الأهواز وقوهستان مركزا انشاط عبدالله نفسه . ولم يكتف هذا بذلك ، بل أخذ يوفد دعاته إلى البلاد النائية في أنحاء فارس وخراسان . ونستطيع أن نقول إن عبد الله قسم العالم الإسلامي إلى مناطق رئيسة ، وجعل على كل منها واحدا من أبنائه أو أحد كبار دعاته المشهورين . وخلاصة القول أن الدولة الفاطمية قامت على يد أحد أحفاد عبد الله في بلاد المغرب سنة ٢٩٦ ه ، كما قامت دولة القرامطة في البحرين على أيدي دعاته ودعاة أبنائه ، كما لاقت الدعوة قامت على يد أحد أحفاد عبد الله في بلاد المغرب سنة ٢٩٦ ه ، كما قامت دولة القرامطة في البحرين على أيدي دعاته ودعاة أبنائه ، كما لاقت الدعوة الاسماعيلية شيئا غير قليل من النجاح في المين وغيرها . ومن ذلك نرى أن عبد الله القداح هو المؤسس الحقيق للمذهب الإسماعيلي .

Siasset Nameh, vol. II. p. 265. (1)

<sup>(</sup>۲) يقول الأشعرى (ج ۱ ص ۲٦) إن المباركية يلقبون محمد بن إساعبل الامام، فهم إسهاعيلية لمذن ، غير أنهم يفترقون عن إمامية عصرهم في اعتقادهم أنه ،, مات وأن الامامة في ولد. من بعده ، على حس برى إسهاعيلية عصرهم ,, أنه لم يمت ولا يموت حتى يدلك ،، . والواقع أرز الرأى الأول هو الساغيلية .

# (ه) خلفاء عبد الله بن میمون ۱ – عموفتهم بالائمة

اعتاد أَثْمَة الإسماعيليـة، منذ أيام جعفر الصادق، أن يعينوا نوايا عنهم. أَى حججاً لهم \_ كما رأينا \_ واعتاد الأئمة أيضا أن يكون هؤلاء الحجج من سلالة ميمون القداح ، الذين ترجمون ـ كما يعتقد الإسماعيلية ـ إلى سلمان الفارسي فلوط عليه السلام ، وأن بيتهم في الإسلام وقبله كان بيت الأئمة المستودعين . ومن شم كان لزاما على الأئمة الإسماعيليين أن يتخذوا حججهم من بين هؤلا. النواب. يتضح ذلك من تنصيب ميمون القداح وابنه عبد الله حجتين لمحمد بن إسماعيل وأبنائه حتى الإمام أحمد بن عبد الله \_ على ما رأينا . وهذا يجعلنا نعتقد أن الإمام ما ذكره الداعى الخطاب بن الحسين في كلامه على الأئمة المستورين ، منذ أيام محمد ابن إسماعيل إلى قرب ظهور المهدى فيقول : فأودع إسماعيل و حجته المنصوبة ببن بديه مقامه لولده، وأقامه سترا عليه وقدمه بين بديه، واستكفله إياه إلى بلوغه أشده ـ سلام الله عليه ! فلما بلغ أشده تسلم وديعته . ثم جرى الأمر في عقبه خلفا عن سلف ، حتى انتهى الأمر يه إلى على بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل» (١). وقـد رأينا قصر وظيفة ﴿ الحجة » على بيت القـداح , خلفاءعن سلف، في عهد الأثمة المستورين الثلاثة الأوائل، بما يوحي إلينا بأنَّ الذي خلف عبد الله القداح في رتبة «حجة » الإمام ، هو أحد أبنائه لا أحد العلويين ."

ويذهب الداعى إدريس (٢) إلى أنه «كان حجة ثالث الخلف ا. (٣) (أى الحسين بن عبد الله محمد بن إسماعيل) أحمد الملقب بالحكيم من ولد مولانا الحسين بن على بن أبى طالب صلعم ، تسلم مرتبته من عبد الله بن الميمون ـ قدس

<sup>(</sup>١) غاية المواليد ( من المنتخب ) ص ٢٦

<sup>(</sup>۲) زهر المعاني ( من المنتخب ) ص ٦٤

 <sup>(</sup>٣) يقصد بالائمة الخلفاء الذين ولوا محمد بن إسماعيل وهم: عبد الله الاكبر ، الخليفة الاول ،
 وأحمد بن عبد الله الخليفة الثانى ، والحمين بن أحمد الخليفة الثالث .

الله روحه \_ وهو أحمد الحكيم ، الحجة الجليل قدرها ، العظيم خطرها ، وأرفع الحجب وأسهاها ، وألطفها وأعلاها , ونرى أن عبارة , من ولد مولانا الحسين ، يجب أن تحكون وصفا لثالث الخلفاء ، لا لكامة , الحكيم ، التي تشير إلى أحمد . ونستطيع أن نقول ، إن المقصود بأحمد الحكيم ، أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح . والدليل على ذلك سلسلة النسب التي يذكرها الدرزية في رسائلهم حيث يعدون المهدى سعيد الخير بن أحمد بن عبد الله القداح . وسعيد الخير هذا هو حجة الإمام من نسل على بن أني طالب ، مع أن الدرزية إسهاعيلية ، مغرقون في عقائد المذهب الإسهاعيلي ، مما يحملنا على الاعتقاد بأن سعيد الخير كان حجة للحسين بن أحمد أو لعلى بن الحسين الذي يسميه الدرزية والمعلى ، وأن عمه أحمد بن عبد الله القداح كان حجة للامام الحسين كذلك . وبالإضافة إلى هذا كله ، لا نعرف شيئا عن هذا الحجة المسمى أحمد الحكيم الذي يرجع نسبه إلى الحسين بن على ، وأناضت المراجع في القول عن أحمد بن عبد الله هذا .

#### ٢ --- شخصية أبناء عبر الله بمه ميمود

اشتهر لعبد الله أبناء ثلاثة، قام كل منهم بدور هام فى تقوية الدعوة الإسماعيلية ، وهؤلاءهم أحمد والحسين وعلى . أما أحمد فتذهب المراجع السنية إلى أنه ولد بسلمية ، وهو قول مردود ، لأن عبد الله القداح لم ينتقل إلى سلمية إلا بعد سنة ٢٦٥ ه . ويظهر أن ذلك الخطأ التاريخي واجع إلى أن كثيرا من المراجع يذهب إلى أن الحسين بن عبد الله أنجب في سنة . ٢٦ ه ولدا بسلمية ، هو سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، الذي عرف بعد ذلك باسم المهدى ، فاط بعض المؤرخين بين أحمد وبين سعيد هذا (١) .

<sup>(</sup>۱) يفرق بعض بين أحمد بن عبد الله ، وبين محمد بن عبد الله المعروف بأبى الشلعلع ، مع أن احمد عو نفسه محمد أبو الشلعلع على ما ورد فى وسائل الدرزية . وقد ذهب أصحاب هذا الرأى إلى أن محمدا أبا الشلعلع كان وصيا على سعيد بن الحسين ، على حسين أن عبد الله القداح توفى سنة ، ٢٧ ه ، وتولى بعده ابنه أحمد ، واستمر حتى ٢٥٠ ه ، فلسا توفى فى ذلك الوقت ألقيت مقاليد حجابة الدعوة فى يد سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، الذى كان قد بلغ العشرين من عمره ، والذى كان عمه أحمد

وقد نقل عبد الله بن ميمون القداح الدعوة في أخريات حياته من دور التأسيس والتكوين وخلق المبادى النظرية إلى دور العمل، واعتمد على أبنائه في توجيج هذه الدعوة للأئمة المستورين المستقرين بسلمية ، فجعل على غربي العالم الإسلامي أكبر أبنائه وأحبهم لديه ، وهو الحسين ، وجعل مقره سلمية مع الأئمة المستورين . ومن ثم كان الإسهاعيلية وقتئذ ينظرون إلى القائم بالدعوة من أبناء القداح هنالك نظرة تفوق نظرتهم لاترانه . ولا غرو فهو في صحبة الإمام المستور ، صاحب الزمان . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى كان من سنة الإسهاعيلية أن يتسمى دعاتهم وحججهم بأسهاء الأئمة . ولذلك آثر عبد الله أن يكون ابنه الحسين في محبة الإمام الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسهاعيل ، ليحيط إمامه بستار كثيف من السرية والغموض ، وهذا وحده هو السبب الذي حدا بالمؤرخين السنيين إلى أن يخلطوا بين الحسين بن عبد الله القداح ، وبين الامام الحسين بن أحمد بن عبد الله الأكبر ، فنسبوا إلى هذا تارة وإلى ذلك تارة أخرى التزوج من المراة اليهودية ، وتنصيبه ابنها في رياسة الدعوة وإمامتها(۱) ، وهو قول لا يستند الماس تاريخي صحيح .

ابن عبد الله وصيا عليه قبل سنة . ٨٥ ه . وهــذا يدلنا على أن عمدا أبا الشلملع الوصى على سعيد هر نفسه أحمد بن عبد الله .

اما الحسين بن عبد الله ، فقد كان أكبر أبناء أبيه سنا ، وكان أبوه بعتمد عليه ، ويسمى دائماً في أن يحله محله في رياسة الدعوة أى ليصبح حجة الامام مثله ، ولذلك جعله في صحبة الامام المستور (أحمد بن عبد الله ثم الحسين بن أحمد ) في سلية . وأما ما ذهب إليه ابن الآثير (ج م ص ١٣) من أن الحسين هدا هو ابن أحمد بن عبد الله ، وأنه تولى رياسة المذهب الاسماعيلي بسلية ، فقول مردود لآن أحسد هر الذي تولى رتبة الحمجة بعسد أبيه دون الحسين ، ولآن عامة المراجع تكاد تتفق على أن عبد الله البن يدعى الحسين توفى في حياة أبيه بعد سنة ٢٦٠ ه ، فل محله أخره أمن النديم (الدكتور طسه شرف : تاريخ الاسماعيلية السباسي ج ١ ص ٨٤) ، يؤيد ذلك ما ذكره ابن النديم (الفهرست ص ٢٦٥) حين يقول في عبيد الله وليس حفيده .

<sup>(</sup>۱) ينقض ذلك الادعاء نفسه بنفسه ، لأن الحسين ، سواء أكبان هو الامام أم الداعي فافه لا يستطيع أن يقوم بذلك ۽ إذ لا يصح للحسين الامام الذي يرغب في تزعم المسلم الاسلامي أن يقرك أقاربه وأبناءه ويهب الامامة لابن يهودي . كما لا يمكن الحسين الداعي أن يفعل ذلك مع وجود أخويه احد وعلى وسواهها . ثم إنه يترتب على ذلك ان يكون هذا الابن اليهودي ، الذي أصبح المهدي صفيرا جدا

على أن الحسين بن عبد الله مات في حياة أبيه ، ولا نعرف على وجه التحقيق ممل حدث ذلك قبل فراره من الأهواز أو في خلاله أو بعسدة ، وإنما الذي نعرفه على وجه التحقيق أن عبد الله عهد بمعسكر سلية الرئيس إلى ابنسه أحمد بعد موت الحسين (۱) ، وأنه اتخذ من مدن العراق ـ وخاصة السكوفة وبغداد ـ مركزا أساسيا لبث الدعوة . وفي الحق أن المعسكر الأوسط لم يكن أقل شأنا من المعسكر الغربي وهو سلبية ، فإن أحمد كان يعمل في معسكره بمدن العراق ، على حين كان عبد الله بن ميمون القداح ـ يعمل في إقليم الأهواز ، فراه تارة في ساباط أبي نوح من قرى الأهواز ، ونراه تارة أحدرى في عسكر مُسكر م ـ إحدى ضواحي هذه من قرى الأهواز ، ونراه تارة أحدرى في عسكر مُسكر م ـ إحدى ضواحي هذه المدينة ـ أو في مدينة الأهواز نفسها . غير أنه بعد وفاة ابنه الحسين وفراره هو نفسه من الأهواز ، اضطر أن يركز قواه في سلية ، واستمر بها حتى مات بعد نفسه من الأهواز ، اضطر أن يركز قواه في سلية ، واستمر بها حتى مات بعد بعد ذلك إلى سلية . فكان سعيد بن الحسين كان في وصاية جده في تلك المدة (أي من سنة ، ٢٧ الى سنة ، ٢٧ ه تقريبا) ، ثم أصبح بعد موت جده تحت وصاية عمه من سنة ، ٢٧ الى سنة ، ٢٧ ه عقريبا ) ، ثم أصبح بعد موت جده تحت وصاية عمه أي الشلعلم (أحمد بن عبد الله ).

ولا يبعد أن يكون عبد الله القداح ، قد قصد سلبية بعد موت ابنه الحسين ، وخلوها من المحرك الأول للدعاية بها ، وخوفه على الإمام المستور من بقائه بسلبية محيداً ، بمعنى أن خروجه من الأهواز لم يكن خوفا من العباسيين والفرق الإسلامية فقط ، بل كان للمحافظة على سلامة النظام الذي وضع أساسه لحفظ كيان الدعوة الإسماعيلية .

أما المعسكر الثالث من معسكرات الدعوة فكان في الطالقان(٢)بخراسان . وقد

<sup>=</sup> وقت هربه من سلبة إلى بلاد المغرب ، مع أنه كنان رجلا كنامل الرجولة ، ومعه القائم الذي يعتبره بمضهم ا بنا له ، والذي ستراه يقود الجيوش بعد عشر سنوات تقريبا .

<sup>(</sup>١) وكان قد عهمه ألى أحمد بن عبيد الله برياسة الدعوة في قلب المملكة الاسلامية ، وخاصة العراق .

 <sup>(</sup>۲) تطلق كلمة ,, طالقان ،، على بلدتين إحداهما بجراسان بين صرو الروذ وبلخ ، والآخرى بلدة وكودة بين قزوت وأبهر .

أقام فيه عبدالله ابنا ثالثا كان على اتصال دائم بالقرامطة فى سواد الكوفة. يقول ابن النديم (۱): وأقام قرمط بكلواذى (قرب بغداد)، ونصب له عبدالله بن ميمون رجلا من ولده يكاتبه من الطالقان، وسينرى الدور الخطير الذى سوف يمثله ذلك القداحى فى تنظيم الدعوة الإسماعيلية بين القرامطة، إذ أنه ما كاد يعلم بانتقاض حدان قرمط وصهره عبدان على ابن أخيه سعيد بن الحسين وإمامه الحسين بن أحمد ، حق تآمر على ذكرويه بن مهرويه ، الداعى القرمطى النشيط ، على قندل عبدان وإن نهاية قداح الطالقان مجهولة تماما ، وإن كان النويرى برى أنه صاحب الناقة المشهور الذى قتل على أبواب دمشق سنة . ٢٩ ه ، وسنرى بطلان هذا الرأى .

#### ٣ -- مدى نشاط أبناء عبد الله بمه ميمول

الواقع أن نشاط أبناء القداح ببدأ فى حياة أبهم ، وينتهى يتقليد حفيده سعيد ابن الحسين سنة ١٨٠ هرتبة حجة الإمام . أما متى بدأ نشاطهم بالضبط فإننا لانعرفه ، ولكنا لا نستطيع أن نقول ، إنه بدأ قبل مقابلة عبد الله بن ميمون القداح دندان كاتب عبد العزيز بن أبى دلف فى سنة ٢٠٥ه، وإن أبناء القداح هؤلاء استطاعوا فى ذلك الوقت أن ينشروا المذهب الإسماعيلي بين القرامطة ، إلا أنهم ضاعفوا جهودهم بعد هذه المقابلة ، وبعد أن أخذ أبوهم من دندان الهبة المالية الضخمة التى ساعدتهم على مضاعفة العمل . كما ساعد على نجاحهم ثورة صاحب الزنج العاميم على مضاعفة العمل . كما ساعد على نجاحهم ثورة صاحب الزنج على أيدى أبناء عبد الله بن ميمون فى خراسان و فارس ، وبين القرامطة ، وفى بلاد اليمن وبلاد المغرب . ولولا قيام الدولة الطولونية فى مصر والشام ، اظهرت آثار اليمن وبلاد المغرب . ولولا قيام الدولة الطولونية فى مصر والشام ، اظهرت آثار ذلك النشاط السريع ، لأنه على الرغم عما عرف عن ميل أحمد بن طولون إلى الشيعة عامة ، استطاع إقرار الأمور فى بلاده . ولذلك ضاعف عبد الله بن ميمون القداح وأبناؤه والأئمة الإسماعيلية جهودهم فى نشر الدعوة فى البسلاد البعيدة عن مركزى القوة السنية ، فى بغداد بالعراق ، وفى القطائع بمصر .

<sup>(</sup>١) الفيرست ص ٢٦٥

ومما يدلنا على انهماك أبناء القداح فى نشر الدعوة الإسماعيلية ما يعزونه إلى أحمد ابن عبد الله من أنه هو الذى أرسل الحسين الأهوازى إلى القرامطة . فيرى أخو محسن : «أنه لما صار الأمر إلى أحمد بن عبد الله بن ميمون بن ديصان بعد أبيه ... بعث وهو بسلية الحسين الأهوازى داعية إلى العراق ، فلق حمدان بن الأشعث قرمط بسواد الكوفة ، (١). غير أننا لانستطيع أن نصدق كل ما أورده أخو محسن . لأن أحمد بن عبد الله لم يتول رياسة الدعوة إلا بعد قيام المذهب الإسماعيلي بين القرامطة فى أوائل النصف الثانى من القرن الثالث الهجرى ، كما أن عبد الله لم يمت إلا بعد أن استقر هذا المذهب بين القرامطة فى السواد . وإذن فإن إرسال أول داع للقيام بنشر هذه الدعوة للمذهب الإسماعيلي بين القرامطة كان على يد عبد الله ابن ميمون القداح .

ويعتقد بعض المؤرخين أن الحسين الأهوازى الداعى الإسماعيلى الأول الذى قام بنشر المذهب الإسماعيلى بين القرامطة ، هو الحسين بن عبدالله بن ميسون القداح ، وإذن فخروج الحسين إلى سواد الكوفة إنما كان بأمر أبيه عبد الله القداح ، وهذا لا يحول دون مساعدة أحمد بن عبد الله لاحيه الحسين ، مما يؤكد نشر الدعوة الإسماعيلية ببن القرامطة فى حياة عبد الله بن ميسون . أما قول ابن عذارى عن عبدالله هذا : « إنه صحب قرمطا و دعاه إلى مذهبه فطاوعه على ذلك ، ، فإنه يؤيد ما ذهبنا إليه من أن عبدالله هو أول من أرسل الدعاة لنشر المذهب الإسماعيلي بين القرامطة . ولكن ابن عدارى قد جانب الصواب باعتباره أن عبد الله بن ميسون القرامطة . ولكن ابن عدارى قد جانب الصواب باعتباره أن عبد الله بن ميسون القداح هو الذى قام بالدعوة بنفسه بين القرامطة ، ثم لخلطه بين عبد الله هذا و بين القدام وين القرامطة .

ولكن متى حدثت هذه الحركة من جانب القداحية ؟ يخيل إلينا أنها لم تكن قبل قيام ثورة صاحب الزنج بكثير ؛ لأن الدعوة الإسماعيلية فى ذلك الحين لم تكن قد نظمت من الناحية العملية التنظيم الكافى . ولا بد أن يكون ذلك قد تم بعد قيام تلك الثورة ، وليس فى أوائل العصر العياسى الأول ، أو فى سنة ٢٧٨ هكا ذهب إليه بعض . وإذا نستطيع أن نقول إن هذه الحركة أخذت طريقها إلى القرامطة فى

<sup>(</sup>١) النوبرى : نهاية الارب ( عفلوط ) ج ٣٢ ورقة ه

الوقت الذى قامت فيه ثورة الزنج ، لأنهم ينسبون إلى الحسين الأهوازى أو إلى حدان قرمط ، أنه اتصل بصاحب الزنج وحاول الاتفاق معه على أن يمده بمائة ألف ضارب بسيف . ولا نستطيع أن نتصور رفض صاحب الزنج هذا العرض المفيد إلا إذا افترضنا أنه كان من القوة بمكان عظيم . ولا يمكن أن يكون كذلك إلا فى أخريات عهده ، أى قبيل سنة . ٧٧ ه ، وذلك فى عهد إمامة الحسين بن عبد الله بن أخريات عهده ، أى قبيل سنة . ٧٧ ه ، وذلك فى عهد إمامة الحسين بن عبد الله بن

كا أن انتشار الدعوة فى بلاد اليمن إنما حدث على يد أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح فى عهد أبيه ، أو بعبارة أخرى ، أن أحمد بن عبد الله لم يكن حين . فظم الدعوة و بلاد اليمن حجة الإمام المستور ، بل كان نا ثبا عن أبيه الحجة . ومهما يكن من شىء فقد تم على يد أحمد بن عبد الله إرسال الحسين بن حوشب (۱) مع ابن فضل الجدنى إلى بلاد اليمن فى سنة ٢٩٧٧ه. وقد رأينا كيف استطاع الإمام الحسين ابن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل أن يحوله من مذهب الإمامية الإثناعشرية إلى مذهب الإمامية الاسماعيلية ، وترى المراجع السنية أن الذى حول أبا القاسم بن حوشب إلى المذهب الإسماعيلي هو أحمد بن عبد الله ؛ لكنا نرى أن الإمام الحسين هذا هو الذى قام بذلك ، لأن ابن حوشب حين يصف مقابلته للامام الإمام الحديث عبد الله كذلك . أما الذى تم على يديه إرسال ابن حوشب إلى بلاد اليمن هو وزميله ابن فضل ، فهو أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح . ويهمنا هنا أن نقف على هذه الإمور :

إن ابن حوشب وابن فضل كانا من الإمامية الاثنا عشرية ، مما يدل على أن الاثنا عشرية كانو إدائماً منهلا تنهل منه الدعوة الإسماعيلية ، حتى إن كبار دعاتها ورجالاتها كانوا من الاثنا عشرية . ولا غرو فإنه من السهل على المرء أن ينتقل من مدهب شيعى إلى مذهب شيعى آخر ، ثم إن الشخصيات الجريئة التى كانت لها مطامع تستطيع أن تحقق آمالها كاملة فى ظل إمام حى يترقب الفرصة للظهور ؛ وعلى عكس ذلك يقفون مكتوفى الايدى مع إمام منتظر لا يعرفون عنه شيئا .

<sup>(</sup>۱) يسميه المنصورى : رستم بن الحسين بن حوشب بن ذادان النجار ، كما يسميه صاحب كتاب ,, احتتار الامام ،، أبا القاسم الحسن بن فرح .

وإن ابن فضل وصل إلى الكوفة فى أوائل سنة ٢٩٧ه، وكان وصوله معروفا الاحمد بن عبد الله لاحمد بن عبد الله والائمة المستورين كانت لهم باليمن عيون ، ومن البلاد التى نشروا فيها عيونهم «عدن والائمة المستورين كانت لهم باليمن عيون ، ومن البلاد التى نشروا فيها عيونهم «عدن لاعه ، فى بلاد اليمن ويلوح أنها كانت مركزا أساسيا للاسماعيلية قبل أن يفد إليها ابن حوشب . وكان لاحمد بن عبد الله وأثمته بها طيور تأتيه بأخبارها ، ولا يبعد أن يكون أحمد بن عبدالله قد عرف بوصول أحمد بن فضل عن طريق هذه الطيور . ومعتى ذلك أن المذهب الإسماعيلي كان منتشرا فى بلاد اليمن بجانب انتشار المذاهب الشيعية الاخرى . ومن ثم أخذ أحمد بن عبدالله بن ميمون يعد ابن حوشب ـ قبل الشيعية الاخرى . ومن ثم أخذ أحمد بن عبدالله بن ميمون يعد ابن حوشب ـ قبل بحى ابن فعنل الجدنى ـ الذهاب إلى بلاد اليمن ويقول له : «يا أبا القاسم ، إن الدين عان ، والحكمة يمانية ، وكل أمر يكون مبدؤه من قبل اليمن فإنه يكون ثابتاً لثبوت بجم اليمن . (١) .

وقد اختلف المؤرخون في الشخص الذي عهد لان حوشب وان فضل بالسفر إلى اليمن: فمن قائل، إنه الحسين بن عبدالله بن ميمون القداح، وهذا غير مقبول كما تقدم. ومن قائل إنه ميمون القداح نفسه، وهو قول لا يحتاج في بطلانه إلى رد، لأن ميمونا القداح كان حجة محمد بن إسماعيل، فلا يعقل أن يكون حجة لحفيد ابته الحسين بن أحمد بن عبدالله بن محمد بن إسماعيل. ومن قائل إنه الإمام الحسين هذا. وليس هناك ما يمنعنا من تصديق هذا القول، إذا أنه لا يتنافي مع وجود أحمد بن عبدالله بن ميمون في رياسة الدعوة من الناحية العملية. وإذا كان الإمام الحسين قد شارك في إرسال هذه السفارة فإن هذا يدل على أن الأئمة لم يظلوا ساكتين في دور هجرتهم. وإن جهذب ابن فضل اليمني أو اقتناصه إلى الدعوة. الإسماعيلية كما كانوا يقولون حد حدث في الكوفة بالقرب من مشاهد أهل البيت عقب أداء فريضة الحج بمكة ، مما يدلنا على أن الأئمة الإسماعيلية وحجم ودعاتهم كانوا يترقبون المستجيبين عند تلك المشاهد ، ثم اقتناصهم هنالك . وتحن لا نوافق ابن خلدون فيا ذهب اليه من أن إرسال ابن حوشب مع ابن فضل كان من سلمية ، الأن ابن حوشب يصف لنا رحلته وخروجه من الكوفة إلى القادسية فيكة .

<sup>(</sup>١) اليمانى: كشف اسرار الباطنية وأخبار القرامطة من ٢٣ ــ ٢٣

وكان وفد السفارة إلى اليمن يتكون من ابن حوشب وابن فضل دون سواهما ، أما القول بأن عبيدالله المهدى خرج معهما ، فإنه يبدو بعيد التصديق ، إذ لم نجد دليلا واحدا يؤيد ذلك . يقول ابن البطريق(١): «لما ترعرع عبيد الله سيره أبوه إلى اليمن في سنة ممان وستين وما تتين ، والمهدى يومئذ طفل عمره ممان سنوات » .

كما أن سلوك أحمد بن عبدالله القداح والإمام الحسين بن أحمد بن عبدالله بنحمد ا من إسماعيل مدل على ذكاء نادر المثال ، وعلى مقدرة في إدراك مافي نفوس الرجال، و إلمام تام محالة البلاد الاسلامية ؛ فقد أخذ أحمد بن عبدالله المواثبيق على ابن فضل ، لما كان بخشاه من طموحه ، وقال له : «الله الله بصاحبك ! وقدّره ، واعرف له حقه ، ولا تخالفه فيما براه لك ، إنه أعرف منك ، وإنك إن خالفته لم ترشد(٢). . كما أس ان حوشب بالاستتار والاعتماد على التأويل في نشر المذهب الاسماعيلي ، واتخساذ التشبيع وسيلة لتحفيق أغراضه ، وأمره أن يقول بقرب ظهور المهدى(٣) وقال لهما : «أبعثكما إلى البمن تدعوان إلى ولدى هذا ، فسيكون له ولذريته عز وسلطان (٤) ، ، لآن .أمل النجوم والحساب (كانوا) بذكرور\_ ظهور المهدى بالله ، ويبشرون مدولته(٥).. ولاغرو فقد كانت الآحوال مهيأة لهم في بلاداليمن لانتشار التشيع مها ، وضعف حكامها ، ووهن ذلكالرباط الذي كان بربطها بالعباسيين. وهكـذا استطاع: سفيرا الإسماعيلية إلى اليمن \_ ابن حوشب وابن فضل \_ أن ينالا قسطا كبيراً من النجاح ، وأن يملكا معظمالبلاد الجبلية فيها . ولم بمض عامان حتى احتل ابن-وشب جبل مسور من أعمال صنعاء ، واتخذ له منه دار هجرة ،. وتسمى منذ سنة . ٢٧ هـ منصور اليمن. ويرجع الفضل إلى تلك الحركة في إقامة دولة الصليحيين بعد قر نين تقريبًا . ولذلك فإنه لمما أرسل ان حوشب إلى أحمد بن عبد الله بعد ذلك ، وقد أصبح حجة الإمام ، مخدره عما فتح من البلاد ، ويتحفه بالكثير من تحف البمن ، قال أحمد لا بن أخيه سعيد : , هذه دو لتك قد أقبلت ، ولكن لا أحب ظهورها إلا من .

<sup>(</sup>١) سلة الناريخ المجموع على التحقيق والتصديق س ١٠٦

<sup>(</sup>٢) الحادي العالى : كشف أسرار الباطنية ص ٢٣

Quatremère: Memoires (J.A., 1836) p. 148. (r)

<sup>(</sup>٤) الداعي إدريس: زهر الماني ( من المنتخب ) ص و٦

<sup>(</sup>٥) الحادي اليماني : كشف اسرار الباطنية ص ٣٣

المغرب(١). و لا يقل نجاح ابن فضل في بلاد البين عن بجاح زميله ابن حوشب . ويما يدل على مدى نشاط أحمد بن عبد الله القداح ورجاحة عقله، ما قام به في سبيل نشر الدعوة في بلاد المغرب؛ إذ يلوح لنا أنه هو الذي أرسلالداعيين الحلواني وأبا سفيان إلى تلك البلاد ، وانتهز ــ هو وإمامه الحسين بنأحمد ــ بعد بلاد المغرب عن بغداد ، وانتشار التشييع بها ، وأرسلهما لنشر الدعوة وتمهيد الأمور للمهدى فهما ، أو بعبارة أدق لإعداد العدة لإقامة دولة إسماعيلية هنالك . وليس صحيحًا ما مدعيه بعض من أن الذي أرسـل هذبن الداعيين إلى إفريقيــة ( تونس الآن ) هو جعفر الصادق في سنة ١٤٥ هـ ، لأن أبا عبد الله الشيعي تقابل في سنة ٢٧٨ ه في مكة أ، مع حجاج كتامة ومنهم من أخذ على الحلواني وأبي سفيان . ". فيهل يعقل أن يعاصر هؤلاء جعفر الصادق في منتصف القـرن الثاني ، وابن حفيده الإمام الحسين في أواخر القرن الثالث ؟ . الواقع أن ما ذكره صاحب كتاب . دستور المنجمين ، وسواه ، إنما قيل حبا في الأئمة بنسبة قيام الدولة الفاطمية إلى جهود الإمام جعفر الصادق . على أن كثيرًا من مؤندى الفاطميين ينسبون ذلك إلى سلف عبيد آلله : فقد ورد في كـتاب عقد الجمان(٢) , واعلم أن الدعاة بالمغرب كانوا ، مدعون إلى محمد ألحبيب \_ والدعبيد الله \_ وكان يسمى الهادى ، وكان بسلمية ، . . فهذا القول ينطبق على الإمام الحسين بن أحمد وحجته أحمد بن عبد الله القداح.

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى أشار بعض أعلام المؤرخين إلى أن ابن حوشب هو الذى آرسل الدعاة قبل أبى عبد الله إلى المغرب . فيقول العمرى : «كان قد أرسل ابن حوشب قبل ذلك دعاة إلى أرض المغرب ، فأجاب أهل كتامة ، ؛ ولم نعرف أن هناك دعاة أرسلوا إلى المغرب قبل أبى عبد الله سوى الحلواني وأبى سفيان . أضف إلى ذلك أن النصوص التي تذكر أن جعفر الصادق هو الذي أرسلهما يتناقض بعضها مع بعض . من ذلك ما عزى إلى جعفر الصادق أنه قال لهذين الداعين : «تمولا لكل شيء باطن، واذهبا فالمغرب أرض بور فاحر ثاها وأكر ياها (٣)

<sup>(</sup>١) عمارة العلى : تاريخ الين ص ١٤٢ -

<sup>(</sup>٢) العيني . عقد الحان ج ١٨ ورقة ١٥٣

<sup>.(</sup>٣) أكرى الأوض : جملها صالحة للزراعة . ويقصد هنا إعداد المغرب للدعوة الاسماعيلية

حتى يأتى صاحب البَدْر (١) ، فإن فكرة الباطن ، وفكرة صاحب البذر لم تكن قد نبتت فى عهد جعفر الصادق . وليس هذا وحده . بل يكاد المؤرخون يجمعون على أن ابن حوشب لما علم بموت هذين الداعيين أعد أبا عبد للله لنشر الدعوة بعدهما وقال له : « إن أرض كتامة من المغرب قد حرثها الحلواني وأبو سفيان ، وقد ماتا ، وليس لها غيرك ، (٢) .

من هذا كله نستطيع أن نقول ، إن إرسال الحلواني وأبي سفيان كان على يد ابن حوشب في عهد أحمد بن عبد الله القداح ، وإن ذلك لا بد أن يكون بأمر الإمام الحسين وحجته أحمد بن عبد الله القداح ؛ لأنه لا يعقل أن ينفرد ابن حوشب بأمر دونهما . كما نستطيع أن نفهم اجتهاد هؤلام جميعا في نشر الدعوة الإسماعيلية في البلاد النائية ، فقد أدركوا بجاحها في بلاد النين ، ومن ثم عملوا على أن يضعوها موضع التجربة كذلك في إفريقية . كما نرى أيضا أن إرسالها بجبأن يكون بعد سنة . ٢٧ ه ، حيث نجح ابن حوشب في أداء مهمته وتسمى ، بمنصور النين ، ومن ثم خلق ابن حوشب من النين مستودعا هاما من مستودعات الدعوة الإسماعيلية .

كان يتحلى بها رؤساء الدعوة في سلية ، حججا كانوا أم أئمة . ولكن من الذي أرسل كان يتحلى بها رؤساء الدعوة في سلية ، حججا كانوا أم أئمة . ولكن من الذي أرسل أبا عبد الله إلى تلك البلاد ? يبدو أن الذي أرسل الحلواني وأبا سفيان هو نفسه الذي أرسل أبا عبد الله إلى المغرب لم يكن مر سلية مباشرة ، بل كان عن طريق اليمن . وعما يلفت النظر في سفارة أبي عبدالله أن رئيسي الدعوة ( الإمام والحجة ) قد اختارا بلاد اليمن لتكون مدرسة لتمليم دعاة المغرب ، فقد رأينا ابن حوشب برسل الحلواني وأبا سفيان وينصح لهما بأن يبتعد كل منهما عن صاحبه ، وأن يقولا : لكل ظاهر باطن ، ويحتميا بالتأويل ، ويمهدا بعملهما لظهور المهدى ودولته . وها هو ابن حوشب يمثل الدور نفسه مع أبي عبد الله الشيعي . في الذي حمل رؤساء الدعوة على إرسال أبي عبد الله إلى ابن حوشب دون

<sup>(</sup>۱) صاحب البذر : يشير إلى من ستقوم على يديه الدولة الاسماعيلية المنشودة ، أى كأنهما تكانا يهدان السبيل لآبى عبد الله الداعى .

<sup>(</sup>٣) المنضورى : زبدة الفكرة في تاريخ الهجرة جاء ورقة ه١٤

توجيهه إلى المغرب مباشرة ؟ يظهر أن رؤساء الدعوة بسلمية كانوا يثقون فى ابن. حوشب ثقة لاحد لها حتى لقبوه المنصور، وشبهوه بفجر الدعوة الذى مهد لشمسها بالظهور، فقالوا فيه: ركان ( ابن حوشب ) بمثابة الفجر المتنفس، وبه كشف الله عن وجل عن الأولياء الغمة، وأنار حنادس الظلمة ، (١).

كما ينسبون إلى أحمد بن عبد الله القداح أنه قال لأبى عبد الله حين أرسله إلى ابن حوشب: « امتثل سيرته ، وانتظر إلى مخارج أفعاله فاعمل بها ، ثم اذهب إلى المغرب ، (٢) . ولا يبعد أن يكون رؤسام الدعوة قد استعانوا بابن حوشب فى تعليم دعاة المغرب ، للتشابه العظيم بين اليمن وتلك البلاد ، فإن كلا منهما بعيد عن مركز الخلافة العباسية ، كما انتشر التشيع فى كل منهما انتشارا كبيرا ، وفيهها سادت الفوضى ، ومن تم رأى رؤساء الدعوة بسلية أن يستفيدوا من خبرة داعى اليمن فى تثقيف دعاة المغرب . "

وشىء آخر جدير بالملاحظة ، هو أن أبا عبد الله الداعى كان قد أخذ العهد على نفسه ، وأقر بارتباطه بالإسماعيلية دون أن يرى إمامه أو حجته أحمد بن عبد الله القداح ، أو يعرف شخصيهما ، وإنما أخذ هده الدعوة عن أحد المقربين إليهما ، وهو الداعى أبو على ، الذى أسندت إليه الدعوة بمصر بعد ذلك . وأن أبا عبد الله قد أو فد من سلبية إلى بلاد اليمن جنو با (سنة ٢٧٨ ه) ، فبق فيها عاما واحدا شم توجه إلى بلاد الحجاز ، وحط وحاله فى المغرب فى أوائل سنة . ٢٨ ه . ومعنى ذلك أن أبا عبد الله خرج وهو يدين بطاعة الإمام الحسين الإسماعيلي وحجته أحمد بن عبد الله القداح ، واستقر ببلاد المغرب وهو يدءو إلى هذا الإمام تحت رياسة حجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو عبيد الله المهدى . فلما استودع الإمام حجته سعيد الخير بن الجسين من عبد الله القداح ، وهو عبيد الله يدعو إليه وحده .

ولا نستطيع أن نوافق القائلين بأن عبد الله القداح هو الذي أرسل ابنه إلى. المغرب، لأن عبد الله لم يقم بشيء من هذا . يقول صاحب أنباء الزمن : , بعث عبد الله بن ميمون القداح ، وهو مولى جعفر بن محمد الصادق ، إلى إفريقية المدعوة ،

<sup>(</sup>١) الخطاب بن الحسين : غابة المواليد ( من المنتخب ) ص ٣٦

<sup>(</sup>۲) المنصوری : زیدة العكرة فی تاریخ الهجرة جره ورقة ۱٤٥

ولدَه سعيدا . وقد غير اسمه وقال : أنا عبيـد الله بن الحسين بن محمد بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق ، (١) . وإن هذه العبارة لتدل دلالة قاطعـة على مدى جمل قائلها بالحقائق التاريخية الصحيحة .

من هذا نرى أن أحمد بن عبد الله رأى بعينيه نجاح الدعوة الإسماعيلية العظيم ؛ فقد امتدت في عهده حتى شملت بلدانا مختلفة : فهؤلاء القرامطة ينتشرون في سواد الكوفة وجنوبي فارس ؛ وهذه الدعوة الإسماعيلية تنتشر في بلاد الممين على يد ابن حوشب وزميله ابن فضل الجدني ، كما تروج في بلاد المغرب على يد داعييه الحلواني وأبي سفيان . وهكذا جني أحمد كثيرا من ثمار ما غرسه أبوه عبد الله القداح ، وسيجني سعيد ابن أخيه ثمار ما غرسه هو . وهكذا نجحت الدعوة الإسماعيلية التي أقامها ميمون القداح ، ونعم سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح .

### ع ــ انتقال زعامة الاسماعيلية إلى عبيد الله

### (1) عبيد اللَّم الحِجة :

يسمى عبيد الله أبا محمد سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، ويسميه بعضهم سعيد بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسهاعيل ، فيعتبره أصحاب التسمية الأولى من سلالة ميمون القداح ، ويعتبره أصحاب التسمية الثانية من سلالة إسهاعيل ابن جعفر الصادق . وسنرى أن التسمية الأولى هي الصحيحة .

آلت زعامة الدعوة الإساعيلية من الناحية العملية إلى سعيد هذا منذ مات أحمد ابن عبدالله القداح في سنة . ٢٨ ه ؛ فآلت إليه تبعا لذلك رتبة حجة الإمام المستور وقد علمنا أن سعيدا هذا ولد في سنة ٥٥٠ ه ، أو على الارجح في سنة ٢٠٠ ه ، وأنه كان تحت وصاية عمه أحمد أني الشلعلع بن عبد الله القداح . فلما مات هذا في سنة . ٢٨ ه كان عمر سعيد عشرين سنة أو يزيد ؛ فلم يكن في حاجة إلى وصاية ، بل تقلد أمور الدعوة كحجة للامام . ولا بدع في ذلك ، فإن وظيفة الحجة أصبحت وظيفة تقليدية في بيت ميمون القداح منذ عين جعفر الصادق ميمونا فيها، واستمرت

<sup>(</sup>١) كتاب أنباء الزمن ص ٢٥

هذه الوظيفة مقصورة على هذا البيت أكثر من قرن ، وقام هؤلاء الحجج بوظيفتهم في رياسة الدعوة خير قيام ، حتى أثاروا إعجاب الأثمة العلويين وتقديرهم .

وإذن عهد إلى سعيد الحجة هذا تنظيم الدعاية ، وترويج المذهب الإسماعيلى فى كافة أرجاء العالم الإسلامي ؛ فقد ورث عن عمه أحمد بن عبدالله تراثا ضخا : كان عليه أن يحفط شخص الإمام العملوى الحسين بن أحمد في سلبية ، ويحيطه بذلك الستار الكشيف من التخني ، كما فعل آباؤه القداحيون مع الأئمة العلوبين المستورين منذ أيام محمد بن إسماعيل . وكان عليه أن يتعهد الدعوة في بلاد البمن والمغرب ، ويتصل بزعماء الدعوة هناك باسم الإمام . وكانت بلاد البمن والمغرب أشد اتصالا بالإمام نفسه من اتصالُ قرامطة السواد به . لذلُّك نرى كثيرا من المراجع الإسماعيلية تشيد بدعاة هـذه البلاد، كما كان عليه ـــ كرئيس الدعوة ــــ أن يتصل بقرامطة السواد ، أى سواد الكوفة وهي الأراضي الزراعية فيها ، وأن يدعوهم في صراحة إلى الإمام ، ويعلن لهم أنه حجته . ولهذا سنراهم ينتقضون عليه حين يخلع ثوب الحجة ويرتدى ثوب الإمام . ويبدو أن ارتباط رياسة الدعوة في سلَّمية بالبَّلاد الشرقية كان أكثر غموضا ؛ ومع ذلك كانت الدعوة التي مهد لهــا عبدالله بن ميمون القداح في خراسان وفارس قد أثمرت ، وأصبح على رأسهاجماعة من الدعاة العلماء الذين سنتناولهم بالبحث في الكلام على جهود عبيد الله الخليفة في تلك البلاد . وإذن لمن كان سعيد هذا حجة وناثبا ؟ يرى أصحاب كثير من المراجع الإسماعيلية \_ وهي عمدتنا هنا \_ أن سعيدا كان حجة اللامام الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل.

#### (پ) عبیر اللہ الامام

أما انتقال إمامة الدعوة الإسماعيلية إلى سعيد هذا ، فإنه يكون فصلا شائكا في تاريخ الإسماعيلية خاصة ، وفي تاريخ المسلمين عامة ، لما اكتنفه من شكوك وأحاطه من غموض ؛ إذ كيف يتحول الحجة إلى إمام ؟ وكيف يصبح أحد سلالة القداح إماما إسماعيليا يتمتع برتبتي النطق والإمامة اللتين كان يتمتع بهما الأثمة العلويون ؟ وهل استبد سعيد بالأمر دون الأثمة الحقيقيين ، فدعا لنفسه دونهم ؟ أو هل نستطيع أن نعتبر الخلفاء الفاطميين من سلالة القداح ، فنوافق منافسهم حين يرمونهم بذلك ؟

وإذا كانوا من القداحية ، فلماذا يدافع عنهم دعاتهم ، وينسبونهم إلى على وفاطمة ؟.

الحق أننا نستطيع فهم هذا الموضوع إذا أوضحنا الظروف التى أحاطت بنزول الإمام الحسين بن أحمد ، لسعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وأوضحنا المبادى الإسماعيلية التى ساعدت على هذا التحول ، وشرحنا فى الوقت نفسه ما أحاط هذا النزول من اختلاف بين أنصار المذهب الإسماعيلي .

ومن أظهر المبادى الإسماعيلية التى كان لها دخل كبير فى هذا التحول ، مبدأ والتبنى الروحانى ، و فإن الإسماعيلية يؤمنون بهذا المبدأ إيماناً قوياً ، فنراهم يقولون كثيراً : إن فلاناً ابن فلان ، يقصدون بذلك بنوته الروحانية لا الجسمانية . كا يقولون إن فلانا أبو فلان ويقصدون الشاحية الروحانية . وهذا ماحدا بالعمالم ماسينيو إلى القول بأن تلقيب أبى الحطاب ، أحد زعماء الإسماعيلية الأوائل ، بلقب أبى إسماعيل ، يقصد منه الآب الروحاني لإسماعيل سجعفر الصادق . وخير دليل على أبي اسماعيل ، يقصد منه الآب الروحاني لإسماعيل سجعفر الصادق . وخير دليل على تصنيف أحد الأثمة المستورين ، حيث يذكرون فيها كثير ا الابن الروحاني والأب الروحاني والأب المبدأ ، فيقولون إن الرسول قال فى الطوسى (۱) فى بنوة سلمان منا أهل البيت ، وغير ذلك . حتى لقد قال نصير الدين الطوسى (۱) فى بنوة سلمان همذا لعلى بن أبى طالب إنها بنوة روحانية ، كما قال إنه الطوسى (۱) فى بنوة سلمان همذا لعلى بن أبى طالب إنها بنوة روحانية معا ، الطوسى وضرب لكل منها أمثلة تكشف لنا عن اتجاه الإسماعيلية السياسي . فيرى الطوسى أن المستعلى (۲) بن المستنصر ان جسماني فقط له . وإنما لجأ إلى ذلك لينني عنه دعواه أبرمامة ، ويرى أيضا أرب الحسين بن على بن أبى طالب ابن لعلى من الناحيتين

<sup>(</sup>۱) لجأ هذا العالم إلى النزارية الاسماعيلية فى الموت سجنوبى بحر قزوين ــ فى أحريات حياتهم خوفا على نفسه من الحليفة العباسى المستمصم ووزيره ابن العلقمى . ومدح الاسماعيلية ، وأشاد برعمامهم فى كتابه ,, اخلاقى ناصرى ،، ، وساعد هولاكو فى الاستيلاء على قلاع الدعوة فى المشرق ، ومات فى سنة ٦٧٢ هـ .

 <sup>(</sup>۲) هو حقيد بدر الجمالي ، ثار عليه أخوه نزار ، فانتصر عليه بمساعدة خاله الأفضل شاهتشاه
 في سنة ٤٨٨ هـ، فنادت جماعة بامامة نزار وسموا البزارية ، ومن نسلهم اغا خان الحالي ، و نادت جماعة - اخرى بامامة المستعلى وسموا المستعلية . ومن أنصارهم اليوم جماعة الهرة في اليمن والحند خاصة .

الروحانية والجسمانية معا ، وفي هذا إقرار من الإسماعيلية للحسين بالإمامة .

وإذا صح ذلك فإنه لا يبعد أن يقول الإسماعيلية ببنوة أبناء القداح \_ من الناحية الروحانية ، للائمة المستورين ، خصوصاً لأنهم يرجعون نسبهم إلى سلمان الفارسي \_ كا رأينا في الكلام على الأئمة العلويين من طائفة الإسماعيلية \_ وأنه إذا كان سلمان ابنا روحانيا لعلى بن أبي طالب ، فليس هناك ما يمنع أحفاده من الائمة الإسماعيلية من تبني أحقاد سلمان الفارسي ! ثم لم نذهب بعيدا ? ألم تر ماقاله رشيد الدين في كتابه جامع التواريخ عن انتساب عبدالله القداح إلى محمد بن إسماعيل، حيث ادعى ميمون أنه ابن روحاني للامام محمد هذا ، وأنه الوارث الحقيق لمحمد ابن إسماعيل في إمامته ، وأن الإسماعيلية لم يعارضوه في دعواه هذه ؟ ومعني هذا أن الإسماعيلية في الإمامة من الأئمة الحقيقيين إلى تلامذتهم .

ومن حسن الحظ أننا عثرنا على كثير من النصوص التي تؤيد ما ذهبنا إليه من انتقال الإمامة من شخص إلى آخر عن طريق البنوة التعليمية أو الروحانية . من ذلك ما ذهب إليه الداعي إدريس عماد الدين في كتا به زهر المعاني (١) من أن الإمام الحسين الإسماعيلي استودع سعيد الحير الإمامة ليردها إلى ابنه القائم . وأن سعيدا هو المهدى ، الذي وكان شمس الله الطالعة ، وآيته الساطعة ، والحجاب الأعظم ، والباب الأشرف الأكرم ، حامل أمانة الله ووديعته ، ومسلمها إلى القائم بأم الله ، ولده المتنسب إليه بتعليمه وإفادته ، وهو خليفته ، القائم منه كعلي جده أمير المؤمنين \_ من محمد رسول الله الأمين ، ألسنا نرى أن القائم بأم المأم المين الله المن ابنا جسانيا لسعيد الخير \_ المهدى \_ ثم ألا يعتبره هذا المؤلف الإسماعيلي المشهور ابنا لعمه ينتسب إليه بالتعليم والإفادة ، مع أن العم غير الأب كم أنها علم ؟

ولم يكن هـذا التبنى الروحانى جديدا فى تاريخ الشيعة ، بل إنه من الممكن جدا عند الشيعة أن تنتقل الإمامة من شخص إلى آخر بطريق التفويض ، سوا. أكان المنقول إليه قريبا للناقل أم غير قريب . من ذلك ما رأيناه فى تفويض الإمام الحسين بن على أخاه محمد بن الحنفية فى أمر الإمامة ، إذ أو دعه إياها إلى حين يشب

<sup>(</sup>١) س ١٧ (من المتخب) .

ابنه على زين العابدين، ولذلك سمى محمد بن الحنفية حينئذ إماما بالتفويض. وأهم من ذلك انتقال الإمامة من أبي هاشم بن محمد بن الحنفية إلى العباسيين. فالعباسيون تمشيا مع هذه النظرية ــ أثمة عن طريق التفويض ؛ وبذلك يكون قيام الدولة العباسية قد استند إلى نظرية إساعيلية هى الإمامة بالتفويض. وإذا صدقنا ذلك عن العباسيين فلم لا نصدقه عن أبناء القداح ، حجج الأثمة المستورين ؟ وإذن لا نستبعد صحة ما ورد في النصوص الاساعيلية بل السنية ، التي تنسب عبيد الله المهدى إلى ميمون القداح ، وتؤكد أن عبيد الله كان حجة ثم استودع الامامة حينا المهدى إلى ميمون القداح ، وتؤكد أن عبيد الله كان حجة ثم استودع الامامة حينا الميكون سترا وحجا با على الإمام الحقيق القائم بأمر الله . ولا غرو فقد أكد لنا ذلك ما أورده رشيد الدين ، وما ورد أيضا في كتب الباطن عند الإساعيلية وخاصة كتب الدرزية .

على أن هناك مبدأ إسماعيليا آخر ، لايقل أثره عن مبدأ التبنى الروحانى ، ذلك هو مبدأ الاستيداع الإمامى الذى اتخذه الإسماعيلية وسيلة لتأييد مذههم ، فإنهم يعتقدون أن هناك أثمة استيداع انما يقومون بحمل الوديعة دون نقلها إلى سواهم ، وأنهم يتمتعون بها طول حياتهم . وكان لنظرية الاستيداع الإمامى أثرها فى تاريخ الشيعة عامة ، والإسماعيلية منهم خاصة ، فإن هؤلاء يعتقدون أن الحسن بن على بن أبي طالب كان إماما مستودعا ، حمل الوديعة لينقلها من بعده إلى أخيه الحسين . ولا نغلو إذا قلنا إن نظرية الاستيداع الامامى تنطبق على محمد بن الحنفية ، الذى حمل الوديعة (الامامة) من أخيه الحسين ، لينقلها إلى مستحقها على زين العامدين . وليس هذا وحده بل يرى الاسماعيلية أن موسى الكاظم كان إماما مستودعا ، حمل الامامة من أخيه إسماعيل ، ثم أعطاها محمد بن إسماعيل .

وكذلك كان لنظرية الاستيداع الامامى أثرها فى تاريخ الاسماعيلية . ونعتقد أن ميمونا القداح وسلالته من بعده ، كانوا أئمة استيداع ، فكان سعيد بن الحسين إماما مستودعا ، حمل الوديعة من الامام الحسين ، ليحفظها ثم ينقلها إلى ابنه القلئم . وبهذا نستطيع أن نقول إن إمامة أبناء القداح ليست بعيدة الاحتمال أو التصديق ، ما دامت مبادىء الاسماعيلية تؤكد ذلك وتجيزه .

وهناك بعض الأدلة التي تؤيد انتساب عبيدالله الى ميمون القداح ، منها : ( م — ٦ )

أولا: وهو مما نسر له ، أن كثيرا من كتب الباطن الاسماعيلية أو .كتب الحقائق، كما يسمونها ، قد ظهرت في مكتبات العالم ، فكشفت لنا هذا الغموض، وأنارت الطريق للباحث غير المتحيز ؛ فذكرت في وضوح أن المهدى لم يكن ابن الامام المستور الحسين بن أحمد ، كما لم يكن الخليفة القيائم بأمر الله ابن المهدى ، وإنماكان ابن الامام المستور الحسين بن أحمد ، وأن المهدى حمل الوديعة من الامام الحسين وردها عند وفاته إلى ابنه القائم ؛ فكان هذا الخليفة ( القائم ) أول خليفة فاطمى من سلالة على الحقيقيين . ومعنى ذلك أن السنيين الذن ينكرون نسب الفاطميين إلى على وفاطمة ،كانوا على حق حين ذهبوا إلى القول بأن عبيدالله من سلالة القداح ؛ ولكنهم لم يكونوا علىحق في قولهم : إنجميع الفاطميين منسلالة القداح. ولسنا مغالين فيها ذهبنا إليه ؛ فهذا كتاب غاية المواليد ، الذي يعد من كتب الحقائق عند الاسماعيلية يقُول: , إنه لما ظهر النور باليمن و بلاد المغرب ، سار ولى الله في أرضه على بن الحسين صلوات الله عليه 1 يريذ بلاد المغرب ، حتى كان في بعض الطريق، فأظهرالغيبة(١)، واستخلف حجته سعيدا(٢) الملقب بالمهدىسلام اللهعليه ا فثبت قواعد الدعوة وجرى علمما من ضدهما (عدوهما) بسجلماسة من العمال بالمغرب ماجري ، ووقى الله وليه \_ سلام الله عليه ! كيده ، لما كان من زحف أبي عبد الله عليه وظفره، واستخراجه ولى الله سلام الله عليه من سجنه. فلما حضرت المهدى النقلة سلم الوديعة إلى مستقرها ، وتسلمها محمد بن على القائم بأمرالله تعالى ، وجرت الامامة في عقبه (٣). .

وقد يعترض بعض فيرى أن المهدى قد يكون ابن الإمام الحسين ، وأن عبارة غاية المواليد لا تؤكد أنه من سلالة ميمون القداح ، بل هو حجة فقط ، والحجة قد يكون علويا وقد يكون قداحيا . على أمنا نرى أن وظيفة الحجة للامام المستور قد أصبحت وظيفة تقليدية تقريبا في بيت القداح منذ عهد محمد بن إسهاعيل وميمون القداح ، كما أن رسائل الدرزية الاسهاعيلية تؤيد أن عبيد الله من سلالة القداح وتذكر أن اسمه سعيد .

<sup>(</sup>١) اى حضرته الوفاة بدليل خروج المهدى مع القائم فقط من مسلية .

<sup>(</sup>٢) في أسخة لأبي سميد الخير .

<sup>(</sup>٣) غاية المواليد ( من المنتخب ) ص ٣٧ .

و ليس الخطاب بن الحسين ، صاحب غاية المواليــــــــ ، هو الذي ذهب هذا المذهب، بل إن الداعى إدريس عمادالدين المني ، المؤلف الاسماعيلي المشهور ، يؤكد هذه الحقيقة ، وهي أن القائم ليس ابنا حقيقيا للهدى ـ كما رأينا ـ ويرى أن المهدى كان إماما مستودعا للقائم ، والكنه يقول إن المهدى . سعيد الخير ،كان أخا اللامام المستور الحسين بن أحمد . إلا أن سلسلة النسب عند الدرزية تؤكد أن سعيدا من نسل القداح. هذا بالاضافة إلى أنه أقر على نفسه حين انتقض حدان قرمط عليه بأنه من ولد القداح ، وأنهم حميما أئمة . وقدأدى هذا الاقرار إلى انفصال قرامطة السواد عن الدعوة الاسماعيلية. وإذن فسعيد الخير عند الداعي إدريس هو سعيد المهدى عند الداعى الخطاب ، وهو سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح عندنا . يقول الداعي ادريس(١) : ,ثم إن الامام صاحب الزمان تقدم للهجرة إلى المغرب والمهدى في كِنفه ، فأظهر النقلة في سفره . وأوصى الى أخيه سعيد الخير ، واستكفله واستودعه لولده ، وكفله سعيد الخير ، وتسمى بالامامة بأمر الناصّ عليه ، سترا على ولى الله و إخفاء لمقامه عن أهل دعوته ، حتى يكون أوان ظهوره وطلوع نوره ، وأمرالحدود بذلك ، وأن يكنوه بالشمسالطالعة ، سترا على ولىالله و لده القائم من بعده. . ويقول هذا الداعيفي موضع آخر : . و لما توطدت قوانين الدعوة الهادية \_ سلام الله على ولها ! بالمهدية ، وظهر أهل الكهف من كهف التقية ، وآن الأجل ، وانقضى المهل ، سلم الإمام المهدى إلى ولده (٢) القائم رتبته ، وأدى إليه وديمته وأمانته ، وأظهر الغيبة ، وانتقل لجوار ربه والقدوم عليه » .

من هاتين العبارتين نرى أن المهدى لا يمت إلى الأئمة الإساعيليين بصلة القرابة . وثمة شيء آخر، هو أن الدرزية ــوهم طائفة من طوائف الإسماعيلية ــ يرون أن المهدى من معدن غير معدن من سبقه من الآئمة المستورين ، ومن لحقه من الخلفاء الفاطميين ، أو بالاحرى من فرع غير الفرع الذي ينتمي إليه الخليفة القائم ، فيجعلون المهدى في رتبة الرسل ، والقائم وأباه في رتبة الآلهة . وقد ورد في كتابهم « النقط المهدى في رتبة الرسل ، والقائم وأباه في رتبة الآلهة . وقد ورد في كتابهم « النقط

<sup>(</sup>١) زهر المعاني ( من المنتخب ) ص ٦٦ ، ٧١

<sup>(</sup>۲) لو قصد بكلمة و, ولده ،، ابنه الحقيقي لا التعليمي ، لتعارضت هذه الكلمة مع عبارة ,, أدى إليه وديمته ،، لأن أدا. الوديمة لا يكون من إمام مستقر إلى إمام مستقر آخر .

والدوائر، (۱): ولما ظهر الناطق سعيد المهدى، وأعطاه الميمل (أى الإمام المستور) الوديعة الذى (كذا) هو القائم تعالى يربيه، وهو فى ظاهر الأمر طفل، حاشاه من الآبوة والبنوة. فلما ظهر القائم وأخذ الإمامة الظاهرة، وهى السلطة، والخلافة الباطنة، وهى دين التأويل، والإمامة المجازية التى تظاهر الرب بها، وهى بالحقيقة لقائم الحق ـ صلى الله عليه وسلم! قيل إن المهدى مات.

وليس هذا كل شيء . بل إن رسالة تقسيم العلوم للدرزية تؤكد انتساب عبيد الله إلى ميمون القداح ، كما تؤكد أن ميمونا القداح وأبناءه من بعده كانوا أثمة استيداع حلوا من محمد بن إسماعيل ـ ناطقهم السابع ـ محل الإمام على بن أف طالب من الرسول صلى الله عليه وسلم . و تسمى المهنى سعيدا ؛ و تننى ارتباطه نسبا و قرابة من الأثمة الفاطميين ، مما يؤكد بطلان ما ذهب إليه النيسايورى في كتابه واستتار الإمام (٢٠) والداعى إدريس في كتابه و زهر المعانى » (٣) أن سعيدا الخير ، أخو الإمام الحسين المستور . ومهما بكن من شيء فقد ورد في رسالة تقسيم العلوم ما نصه : و وقام محمد الله عليه وسلم ، وأساسه على بن أبي طالب ... وظهر ناطق غيره وهو محمد بن إسماعيل ، وإلى خلفاء المستودعين . وهو إلى أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله ابن ميمون القداح ، وهو من ولده سعيد بن أبي الشلعلع المهدى ، . وورد في موضع آخر : وأن عبيدالله هو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القدام ، وأن موسيد بن إسماعيل بن جعفر الصادق .

ثانيا :- انتقاض حمدان قرمط على سعيد بن الحسين :

سنرى أن قرامطة السواد ، وعلى رأسهم حمدان قرمط زعيمهم الأول ، وصهره عبدان القرمطي المؤلف الإسماعيلي ، ينتقضون على سمعيد بن الحسين بن عبد الله

<sup>(</sup>۱) (طبعة سيبلد ) ص ٧٤

<sup>(</sup>٢) ص ٩٥ ( مجلة كلية الآداب بجامعة فؤاد سنة ١٩٣٦ )

٧٠ س (٣)

De Sacy: Exposé, vol. I. pp. 72-3. (£)

القداح ؛ لأنه \_ فى نظرهم \_ دعا إلى نفسه دون الأئمة المستورين ، وذلك أن عبدالله القداح وابنه أحمد كانا يعترفان فى صراحة بأنهما حجتان للأئمة المستورين القداح وابنه أحمد كانا يعترفان فى صراحة بأنهما حجتان للأئمة المستورين والمسعيد فقد غيّر هذا النظام ودعا إلى نفسه ، حتى إنه لما وردت كتبه إلى حمدان قرمط ، وأنكر ما فيها وتبين فيها ألفاظا قد تغيرت ليس هو على النظام الأول(١) ، والحق أن هذا التغيير فى سلوك سعيد بن الحسين ، والحق أن هذا التغيير فى سلوك سعيد بن الحسين ، ما رأينا \_ فلم يكن سعيد قد استبد بالأمر دون الأئمة المستورين ، ولسكن قرامطة ما رأينا \_ فلم يكن سعيد قد استبد بالأمر دون الأئمة المستورين ، ولسكن قرامطة فى سلية ، « وسأله عن الحجة وعن الإمام بعده ، الذي يدعو إليه ، فقال : (سعيد) ومن الإمام ؟ قال عبدان : محمد بن اسماعيل بن جعفر ، صاحب الزمان الذي كان أبوك (يريد أحمد بن عبدالله القداح ) يدعو إليه وكان حجته . فأنكر ذلك عليه وقال : (عمد بن اسماعيل لاأصل له ، ولم يكن الإمام غير أبى ، وهو من ولدميمون بن ديصان وأنا أقوم مقامه (٢) ،

أليس في هذا الانتقاض الدليل على أن سعيد بن الحسين من سلالة القداح؟ الواقع أن هذه العبارة تبين في وضوح فكرة الامام والحجة، وكيف أن الحجج لم يكونوا حتى ذلك الوقت من سلالة محمد بن اسهاعيل، بل إنها تبين شيئا آخر هو أن الامام المستور لم يكن معروفا للقرامطة، على حين أن الذي كان يتراسل معهم ويتصل بهم، هو الحجة الذي كان يقر في مكاتباته معهم بأنه نائب عن الامام لا إمام.

ونستطيع أن نحدد زمن ذلك الانقلاب الذي حدث بين القرامطة ورؤساء الدعوة في سلمية فنقول ، إنه كان قبيل هرب المهدى من سلمية ، حيث لم يستطع البقاء في مخبئه ودار هجرته ، لأنه انضم إلى العباسيين في عدائهم له عدو إسماعيلي خطير هو القرامطة ، الذين أصبحوا فيما بعد خطرا على شخصه وعلى مذهبه ودعوته . أضف إلى ذلك أن انتقاض حمدان قرمط قد أحدث هزة عنيفة بين القرامطة ،

<sup>(</sup>۱) النويرى : نهاية الأرب ج ۲۳ ورقة ٧٠

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والجزء والورقة

وظهر بسبب ذلك فرع قرمطى آخر ، هم قرامطة الشال أتباع زكرويه بن مهرويه الذى قتل حمدان قرمط ، ذلك الفرع الذى ساعد على زوال دولة الطولونيين ، كا ساعد فى الوقت نفسه على خروج سعيد بن الحسين من سلبية . فقد أدرك سعيد استحالة بقائه فى سورية مع قرامطة السواد الحانقين عليه ، ومع قرامطة الشمال الذين عز عليهم أن يخرجهم سعيد من رياسة الدعوة بالكوفة ، فخاف انتقاضهم عليه . ولذلك آثر العافية فى الهرب ، والفرار إلى اليمن أو المغرب ، كا سيأتى . ومعى ذلك أرب انتقاض حمدان قرمط \_ الإسماعيلى المتطرف \_ على رياسة الدعوة التي تنتمى إلى بيت القداح قد أدى فى النهاية إلى فرار المهدى من الشام إلى أقصى شمال المغرب حيث ألتى عصا تسياره فى سلجاسة .

ثالثا: تصريح الحسن الأعصم (١) القرمطى بأن الفاطميين من أبناء ميمون القداح، مع أن القرامطة كالدرزية فرقة هامة من فرق الإسهاعيلية. ولم يتعرض المعز لدين الله فى رده المشهور على الحسن الأعصم لهذه الطعنة. حقيقة إن العباسيين والبوميين هم الذين أثاروا الحسن الأعصم على سادته الفاطميين، حت جعلوه يخطب على منابر الشام للعباسيين ويذم الفاطميين، وصحيح أيضا أن الحسن الأعصم حنق على المعز لتدخله فى شتون بلاده الداخلية، وحجزه عشه الضريبة السنوية التي كان الإخشيديون فى الشام يدفعونها اليه. ولكن هذا كله لا ينهض دليلا على أن الحسن الأعصم رماهم بالباطل، لأن المعز، وهو على ماكان عليه من البلاغة والعلم، كان يستطيع أن يدحض ما قاله الحسن الأعصم. وهكذا كان الحسن يقدول من فوق يستطيع أن يدحض ما قاله الحسن الأعصم. وهكذا كان الحسن يقدول من فوق أعداء الإسلام، ونحن أعلم مهم، ومن عندنا خرج جدهم القداح، كذا بون ممخرقون،

وليس فيما ذهب إليه الحسن الأعصم لبس أو غموض ، إلا أننا نرى خطأه .

<sup>(</sup>۱) هو الحسن بن أحمد بن أبي سعيد الجنابي ، تولى زعامة القرامطة سينة ١٥٥ ه بعد أن فتك أبوه بأبناء أبي طاهر الجنابي صنيعة الفاطميين وحليفهم . ثار على المعزلدين الله وعلى ابنه العزيز، وكاد يفتح مصر نفسها . ولم تخمد ثورته إلا بعد انتصار العزيز عايه في سنة ٢٦٦ ه وموته هو في سنة ٣٩٧ ه ، حيث عاد القراءطة إلى حظيرة العاطميين من جديد .

<sup>(</sup>٢) أو المحاسن : النجوم الزاهرة ج ۽ ص ٧٤

من ناحيتين: الأولى، أن الفاطميين جميعا ليسوا من أبناه القداح، وأن المهدى وحده هو الذى ينتمى إليهم حقا، والثانية: أنه يجعل القرامطة أصلا والفاطميين فرعا لهم حبن يقول: وومن عندنا خرج جدهم القداح، فلم يكن القداح مميمونا كان أو عبد الله \_ قرمطيا، بل كان أحد مؤسسى المذهب الإسماعيل، وعن أبنائه أخذ القرامطة. وكان الأولى به أن يعكس الآية فيقول: وعليه تخرج أجدادنا القرامطة. وعلى الرغم من ذلك كله إن إنكار الحسن الأعصم نسب الفاطميين إلى على وفاطمة، وإلحاقهم بالقداح فيه شيء من الصحمة، لأنه يتفق والحقائق التاريخية التي أوردناها من قبل عن عبيد الله المهدى.

هذا أهم ما يمكن أن يقال فى تأييد فكرة قداحية المهدى. ولكن هل اتفق الإسماعيلية جميعا على تلك الحقيقة ، وهى أن مهديهم لا يمت إلى على وفاطمة بصلة القرابة ؟ الواقع أن كتب الظاهر جميعها تكاد تخلو من هذا ، بل تؤكد أن المهدى من سلالة الرسول ، وأنه علوى لحما ودما . ونرى فى كتاب « افتتاح الدعوة الزاهرة ، لانى حنيفة النعان المغربى ، وفى غيره من الكتب الظاهرية ما يؤكد ذلك . ولعل السر فى هذا يرجع إلى اعتقاد الإسماعيلية \_ الذين برعوا فى استخدام التقية \_ أن هذه الكتب سيطلع عليها العامة والخاصة منهم ، ومن غيرهم . لذلك آثروا إبقاء جوهر مذهبهم ومبادئهم فى طى الكتبان ، ولم يشاءوا أن يتكلموا عن الاستقرار والاستيداع الإمامى ، أو يوضحوا لنا كيف تم انتقال الأمر من الأثمة المستورين إلى حججهم . أضف إلى ذلك أن كثيرا من المراجع الإسماعيلية الظاهرية (۱) تختلف فيا بينها فى ذكر أسهاء الائمة ، وخصوصا سلف عبيد الله ، فيسميه بعض محد الحبيب ، ويسميه بعض آخر الحسين أو عليا إلى غير ذلك ، فيسميه بعض محد الحبيب ، ويسميه بعض آخر الحسين أو عليا إلى غير ذلك ، عا يدلنا على أن مؤلني كتب الظاهر إنما كانوا يؤلفون حسب مقتضياتهم السياسية ، فإن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى فإن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى فإن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى فإن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى

<sup>(</sup>١) تنقسم مراجع الاسماعيلية قسمين: ظاهرية exoteric وهي الراجع التي في متناول الجميع سواء أكانوا من كبار الاسماعيلية أم من عامتهم . بل قد يراح السنيين أحيانا أن يطلعوا عليها . والمراجع الباطنية ، أو السرية esoteric وتسمى أحيانا كتب الحقيقة ، وهي تتناول أسرار المذهب الاسماعيل ، ولذلك لا يباح الاطلاع عليها إلا لخاصة أتياع المذهب الاسماعيل .

ذكر أسهاء أتمتهم ، ويخاطب السنى بما لا يخاطب به الشيعى . واليهو دى بما لا يخاطب. به المسيحى ، والمجوسى بما لا يخاطب به المسلم ، وهكذا .

ولذلك فإن كتب الظاهر كانت تخاطب الناس فى حدود هذه النظم الظاهرية . أما كتب الباطن فكانت على نقيض ذلك ؛ إذ يعتقد الإسماعيلية أنها من كتب الحقائق التي لا يطلع عليها إلا خاصتهم . ولذلك أخفوها ، وعدوا إباحة الاطلاع عليها \_ لغير خاصتهم \_ جريمة وكفرا (١) . ولولا تسرب بعض هذه المراجع وتداولها بين الناس ، لما استطعنا أن نعرف شيئا عن حقائق المذهب الإسماعيلى وأسراره .

ورب معترض يقول: لقد ثار أبو عبد الله الداعى وأخوه أبو العباس وكبار كتامة وتتنذ على المهدى. ألم يكن من المعقول حينئذ أن يرموه بأنه خارجى لا يمت إلى العلويين بصلة ؟ على أننا لم نرهم يعترضون عليه في شيء من جهة النسب ، وإيما كرهوا منه استبداده بالآمر ، فوهوا على النساس أنه ليس المهدى . الواقع أن أبا عبد الله لو كان يعلم هو وأنصاره أن القائم بأمر الله هو الإمام الحقيق لنادوا به إماما في ثورتهم على المهدى ، لكنا نعلم أن فرقة الإسماعيلية جماعة سرية ، وأن نقل الإمامة من شخص إلى آخر ، أو « استبداعها ، في إمام لنقلها إلى إمام ، إنما هو أمر عوط بالأسرار والكتمان لا يطلع عليه إلا خواصهم . فليس من الضرورى إذن أن يعلم أبو عبد الله هذا السر ، خصوصا أنه كان داعيا لم يصل إلى مراتب الدعوة العليا ، التي قبل إنها كانت سبعا في زمن عبد الله بن ميمون القداح ثم بلغت الدعوة العليا ، التي قبل إنها كانت سبعا في زمن عبد الله بن ميمون القداح ثم بلغت نسعا . ويبين لنا سرية هذا الأمر ما ورد على لسان أحد دعاتهم حين يقول : « فلم يطلع أحد عليه ولا وقف على سر الله فيه إلا الخلصاء الأبرار ، المصطفون الاخيار . يقول نسر الله في أوليائه ، المطلعون على معرفة ما أظهر لهم من أصفيائه . ، (٢) العارفون لسر الله في أوليائه ، المطلعون على معرفة ما أظهر الم من أصفيائه . ، وقد امتلات ورب معترض يقول أيضا : إن أبناء القداح اشتهروا بالطموح ، وقد امتلات

<sup>(</sup>١) حدثنا الاستاذ ما سنيون عن الدكمتور حسين الهمداني البهروى فقال : إن هذا الدكتور أخيره ان أباه أهانه إهانة بالغة ، وطرده ، فعاش عيشة فقر مدقع ، لانه نشر بعض كتبهم ، وكتب مقالات لم يسلك فها مسلك البرة في التقية . ولم تستقر حياة هذا العالم الاسماعيل إلا بعد وفاة أبيه .

<sup>(</sup>٢) الداعي عماد الدين : زهر المماني ( من المنتخب ) ص ٦٦ .

بطون الكتب بذلك ، فلا يعقل أن يتركوا الخلافة بعد أن ظفروا بها ، أو بالآحرى ، كان من المحال عليهم أن يمهدوا الآمر لغيرهم . ومن دراستنا لآفــراد هذا البيت نستطيع أن نقول إنهم ظلوا جميعا على إخلاصهم لبيت إسهاعيل ، ولو شعر الأئمة المستورون بميلهم إلى الزعامة والجاه ، أو إلى الاستبداد بالآمور دونهم ، لما أبقوا عليهم يوما واحدا . وما أحسن ما قاله الداعي إدريس الإسهاعيلي (۱) : , وأشار المهدى بالله إلى محمد القائم بأمر الله أمير المؤمنين ، و فشر لأهل دعوته فضله المبين ، وأدى اليه أمانته ، وسلم اليه رتبته ، وأعطاه وديعته التي استودعها الله إياه ، لم يجعل سائر أولاده فيها نصيبا ، بل أقر الحق في مقره ، وجعله في مستقره ، .

وأما كيفية انتقال الإمامة الى سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، فيكنى أن نقول: انه لما بدا للائمة المستورين فى سلمية خطر الخليفة المعتضد العباسى (٢٧٩ — ٢٨٩ هـ) عليهم ، حيث أخذ يوالى البحث عنهم ، تحتم على الامام الحسين أن يحفظ الامامة من الصياع ، فعهد بها الى حجته سعيد . والواقع أن هذا نوع من الحيطة لحفظ الامامة والدعوة ، وليست هذه سنة جديدة جرى عليها الاسماعيلية ، فقد لجأ جعفر الصادق الى المحافظة على محمد بن اسماعيل ، كما لجأ اليها الأئمة المستورون في الدور القداحي ، أو دور الستر .

ويختلف العلماء من الإسماعيلية في الإمام الذي نزل للمهدى عن الإمامة: فيرى. أكثرهم أنه الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل (٢)، وبرى غيرهم أنه على ابن الحسين (٣). إلا أننا نستطيع أن نقول إن مجرى الحوادث \_ على ما أوضحنا في كلامنا على الأثمة \_ يجعلنا نعتقد أن الإمام هو الحسين لا ابنه على ، خصوصا أن هدذا الزمن القصير لا يتسع لأن يلى الإمامة فيه إمامان هما الإمام الحسين ثم ابنه الامام على ، الذي ولد له الإمام أبو القاسم وهوالقائم بأمر الله فيا بعد. ونحن العلم أنه كان قد تزوج قبل خروجه (٤) من سلسة سنة ٨٨٨ه ، وهذا لا يمكن أن يتحقق . في هذه الفترة القصيرة .

<sup>(</sup>١) زهر المعاني ص ٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نقسه من ٦٥

<sup>(</sup>٣) الخطاب : غاية المواليد ص ٣٦

<sup>(</sup>٤) البماني : سيرة جعفر الحاجب ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٢٦ ) ص ١٠٨

على أن هناك خلافا آخر أشد من هذا ، ذلك أن مؤلفات الاسماعيلية غاصة كلما أو معظمها بذكرسعيد الحير على أنه المهدى . وقد رأيناكتب الدرزية ، وهى من الكتب السرية عند الاسماعيلية ، تسمى المهدى سعيد الحير كذلك . إلا أن هناك بعض العلماء من الاسماعيلية الآخرين يفرقون بين سعيد الحير وبين المهدى نفسه فيقولون : إن سعيدا أخو المهدى ، وإن الإمام الحسين استودعه الإمامة ، فاول انتزاعها من أخيه ، لولا وفاة أبنائه جميعهم ، وإدراكه آخر الأمر أن الإمامة ليست منحقه ، فرد الوديعة إلى مستقرها . يقول النيسا بورى (١) ، وكان مماصرا المعز والعزيز : ولد لأحمد بن عبد الله ، الإمام الحسين ، وهو والد المهدى وسعيد الحير ، وأقام الحسين إلى أن ولد له المهدى ع م . فلما أتته نقلته استودع له أخاه سعيد الحير ، وأقام الحسين إلى أن ولد له المهدى ع م . فلما أتته نقلته استودع له أخاه سعيد الحير ، فهلك الولد ، ثم نص على ولده الثانى فهلك . وكان له عشرة أولاد ، فلم يزل ينص فهلك الولد ، ثم نص على ولده الثانى فهلك . وكان له عشرة أولاد ، فلم يزل ينص غلى كل واحد منهم إلى أن هلكوا بأجمعهم ، فعلم حينئذ سعيد الخيران الحق لا يفارق أهله ، فتاب وأناب إلى الله ، تبارك وتعالى ! وجمع دعاته وأعلمهم أنه مستودع المهدى حلى الوديعة . واعترف له بالوديعة . وتنصل إليه عما تقدم منه قبل ذلك ، وصارت الامامة ، واعترف له بالوديعة . وتنصل إليه عما تقدم منه قبل ذلك ، وصارت الامامة ، واعترف له بالوديعة .

الله أعطاك التي لا فكو°قكها وكم أرادوا منعها وكو°قها عنك ويأبى الله إلا سوقها إليك حتى طوّقوك طوقها »

فكيف يمكننا إذن أن نوفق بين هذا ، وبين ما نعرفه من أن عبيد الله المهدى هو نفسه سعيد . وقد يسأل البعض : هل سعيد الخير هذا هو الذى ثار عليه حمدان وصهره — ادعى قرمط ؟ وقد ذكرنا من قبل أن الذى قابله عبدان — داعى حمدان وصهره — ادعى الانتساب الى ميمون القداح ، ولم يذكر انتسابه الى الحسين بن أحمدالعلوى . وإذن نفترض افتراضا آخر ، وان لم يقل به أحد من قبل ، وهو أنه لا يبعد أن يكون سعيد الخير هذا ، وهو الذى ذهبنا الى أنه المهدى ، قد حاول الاستبداد بالامر دون القائم ، إلا أنه عدل عن ذلك فيما بعد ، بسبب موت أبنائه جميعا ، وإدراكه آخر الأمر أنه افتأت على حق القائم بأمر الله ، صاحب الحق الشرعى ، وخصوصا أننا

<sup>(</sup>١) استنار الامام ( بجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ ) ص ٥٥ – ٩٦ .

رأيناه في سجلهاسة وليس معه سوى القائم. وإن صح هدا الافتراض استطعنا أن نذهب إلى القول بأن سعيد الخير \_ المهدى \_ قد حاول ذلك وهو بسلمية، أى قبل سنة ٢٨٨ ه، حين فر منها مع القائم ولم يكن معهما الاحفنة من الدعاة. وإذا كان الاسماعيلية الموالون له يقولون: «إن له أبناه كثيرين، لم يجعل لواحد منهم في الامامة نصيباً (١)»، حتى إننا لم نسمع عن واحد منهم بعد ذلك، فإن هذا يقوى الشك عندنا في أن سعيد الخير هو المهدى لا أخوه.

وهكذا أصبح سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح إماما : وكان تربعه على عرش الإمامة فى وقت ازدهرت فيه الدعوة أيما ازدهاد ، حتى كثر التنبؤ بظهور المنقذ من أهل البيت . ولم يكر هذا المنقذ سوى سعيد هذا . على أن مهمته كانت شاقة عنيفة ، إذكان عليه أن يفر من اضطهاد الأعداء وتجسسهم عليه ، كان عليه أن يربط بين بحار الدعوة \_ أى أقاليما الرئيسية \_ برباط متين ، وأن يوجه الدعوة الاسماعيلية توجيما عمليا ، حتى يستطيع إقامة الدولة الإسماعيلية الفاطمية المنشودة . وقد استطاع سعيد أن يضطلع بهذا كله ، على ما سنفصله بعد .

<sup>(</sup>۱) الداعي عماد : زهر المعاني ( من المنتخب ) من ٧٠

# सिधिक

#### عبيد الله

منذ تولى زعامة الدعوة الاسماعيلية حتى قيام الدولة الفاطمية

#### ١ - موقف عبيدالله من أنصار الدعوة الاسماعيلية

أصبح سعيد بن الحسين بن عيد الله القداح حجة الامام المستور ، وهو الحسين ابن أحمد . وعلى الرغم من أنه كان الرئيس الفعلى للدعوة الاسماعيلية ، كان وجود الامام بجانب الحجة بحد من نفوذ هذا الأخير كرئيس ديني سياسي لجماعة ثائرة تسعى لقلب النظام القائم من جميع نواحيه . غير أنه بنزول الحسين عن الامامة لسعيد وإيداعه إياها ليسلم الابنه القائم بعد وفاته ، اجتمعت الرياستان الروحية والزمنية في يد هذا الزعيم الشاب ، أو بعبارة أخرى تركزت في شخصه وظيفتان كريان من أسمى وظائف الدعوة الاسماعيلية وهما: رتبة الامام والحجة . فأصبح سعيد بذلك المهمن على شئون الدعوة قاطبة . ومن ثم عمل على أن يربط أنصار الدعوة بشخصه وخصوصا القرامطة . أنصار حمدان قرمط ، والحواشب أنصار ابن حوشب في اليمن ، والمغاربة أنصار أبي عبد الله الداعي ، « فنهم من آمن به ، ومنهم من صدعنه ، ولمكنه استطاع أن يحارب بمن أطاعه من عصاه .

## (١) موقف عبيد الله من القرامطة

#### ١ - من الفرامطة في سواد الكوفة

تكونت جماعة الفرامطة كفرقة من فرق الإسماعيلية ، قبل أن يتربع سعيد على عرش الحجابة ثم الإمامة بأكثر من ربع قرن . وكان الداعى الحسين الأهواذي ــ

على ما رأينا \_ أول داع إسهاعيلى فيهم . وقد استطاع فى عهد عبد الله بن ميمون القداح أن يبث الدعوة فى سواد الكوفة ، ويستميل اليه حمدان قرمط الذى تنسب إليه هذه الفرقة ومعه جماعة كبيرة . وبما ساعده على ذلك أن حمدان كان على رأس جماعة يؤمنون بنظرية المهدى ، حتى اعتقد بعض أنهم بقايا الكيسانية القائلين بإمامة محمد بن الحنفية وأبنائه من بعده . وكانت سلية تغذى القرامطة بالمبادى - والدعاة من حين إلى حين . كما استطاع هؤلاء القرامطة أن ينشئوا لهم فى سواد الكوفة دار هجرة (سنة ٧٧٧ه) كانت مثالا احتذاه الإسهاعيلية الآخرون ، وخاصة فى بلاد المغرب واليمن تم البحرين ، كما استطاعوا بعد قليل أيضا أن يزعجوا العباسيين. ولو انضم هؤلاء إلى صاحب الزنج فى ثورته (٢٥٥ — ٢٧٠ هـ) لقضوا على الدولة العباسية فى القرن الثالث الهجرى .

ولما أصبح سعيد بن الحسين والحجة ، واستقل بالإمامة ، كانت الدعوة الإسماعيلية بين القرامطة منتشرة فقط في سواد السكوفة وفي جزء من جنوب فارس الغربي . وكان من أثر تولية سعيد الإمامة أن تغير تنظيم الدعوة بين القرامطة ؛ وثار حمدان قرمط عليه . وكان لثورته نتائج بعيدة المهدى ؛ منها إلقاء بذور الدعوة الإسماعيلية في بلاد البحرين على الخليج الفارسي غربا ، على يد أبي سعيد الجنابي رئيس الجنابية ، وتكوين جماعة قرمطية أخرى عملت على أن تتربع على عرش الدعوة القرمطية لنحل محل قرامطة السواد ، وهؤلاء هم قرامطة زكرويه بن مهرويه أو قرامطة الشمال .

و تعتبر أورة حمدان قرمط أول امتحان لمقدرة سعيد كزعيم دينى ؛ فقد عز على حمدان زعيم القرامطة ، أن يرى على عرش الامامة داعيا لا يمت الى العلويين بنسب كا عز عليه أن يفاجاً بهذا الانقلاب دون سابق معرفة بذلك . ويدعى المؤرخون السنيون أن بنى القداح ادعوا الانتساب الى عقيل بن أبى طالب ، وأنهم ظلوا على ذلك الادعام ، حتى أولى سعيد رياسة الدعوة ، فرج على تقاليد أسرته ، وادعى الانتساب الى على بن أبى طالب عن طريق محمد بن اسماعيل (١) . والحق أن ادعاء أسرة القداح النسب الى عقيل بن أبى طالب كان ـ اذا صح ـ نوعا من التقية ،

<sup>(</sup>۱) النويرى : نهاية الأرب ج ۲۴ ورقة ٧٠

شأنهم فى ذلك شأن أئمتهم المستورين، الذين ادعوا فى سلية أنهم من بنى هاشم العباسيين، واستطاعوا بفضل ذلكأن يمهدوا للدعوة حتى أحرزوا كثيرا من النجاح.

وأما ادعاء سعيد النسب الى محمد بن اسماعيل ، فلم يكن بسبب طموحه ، كما ذهب اليه الشريف أخو محسن(١)، بل كان تلبية لندا. واجبه الديني ، كما كان تلبية لنداء إمامه المستور ، وحفظا لكيان جماعته . ويظهر أن حمدان قرمط لم يستطع أن يستسيخ هذا الانقلاب ، كما لم يستطع أن يفهم نظرية الاستقرار والاستيداع ، أو على الأقل لم يقم سعيد القداح بإيضاح هذه النظرية للقرامطة . ولاعجب في ذلك ، فإن رئيسهم حمدان قرمط كان بقارا لا يستطيع فهم هذه النظريات . على أننا نرى أن سفيره الى سعيد كان عبد الله الداعي العالم النشيط . وهل برجع ذلك الى أن سعيدا كان يريد إبعاد حمدان وعبدان عن زعامة الدعوة بالعراق، وأن يعنن مدلها شخصا يثق به ؟ أو بعبارة أخرى ، هل كان سعيد ريد أن يولى على عرش الدعوة بالعراق شخصا يؤمن بالحركة الانقلابية الجديدة التي أحدثها الإمام الحسين بتولية سعيد بن الحسين الإمامة ؟ الواقع أن سعيدا قد ولى على العراق داعيا جديدا \_ كما سنرى ـ ومنحه السلطة المطلقة هنالك (٢) . إلا أن هـذا التغيير قد يكون نتيجة لانتقاض حمدان لا سببا له . فهل يرجع ذلك الانتقاض إلى أن حمدان قرمط من الكيسانية ، وأنه قد أصبح يحن إلى مبادئهم ، فانتهز فرصة انتقال الإمامة من بيت على إلى بيت القداح، فانتقض على الدعوة الإسماعيلية؟ ولكن هذا الافتراض، رغم وجاهته ، يقف في وجهـه بقاء القرامطة في السواد على إخلاصهم لمحمد بن إسماعيل حتى عهد أبي طاهر الجنابي ( ٣٠٥ ـ ٣٣٢ ه ). ومهما يكن من شي. فقد دل انتقاض حمدان قرمط على سعيد الخير على أن هناك شيئا من عدم الاستقرار في الدعوة الإسماعيلية ،كما دل في الوقت نفسه على أنه كان منساك بعض زعماء من. القرامطة يخشى بأسهم .

اختنى حمدان من ميدان الدعوة الاسماعيلية ، ولا نعلم عنه بعد ذلك شيثا ، فهل قتل ؟ واذا كان كذلك فن الذى قتله ؟ او إن اختفاءه بعد ذلك الانتقاض وفي ذلك.

<sup>(</sup>١) من العلويين العلماء الذين تبغوا في القرن الرابع المجرى

<sup>(</sup>۲) اليسابورى : استتار الامام ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ ) ص ٩٦ .

الوقت بالذات يدل على أن سعيدا ، أو على الأقل أنصاره ، قد تخلصوا منه (١) ، أو هل عاد حمدان قرمط إلى حظيرة الإسلام على المذاهب السنية ؟ لو أنه فعل ذلك لما سكت المؤرخون السنيون . ويبين لنا هدا الحديث الذي دار بين عبدان وبين على بن عبد الله القداح (أو ابنه) عقيدة القرامطة بعدانتقاضهم ، إذ عرقه «عبدان أنهم قد قطعوا الدعوة ، وأنهم لايعودون فيها ، وأن أباه كان قد غرهم وادعى نسبه من عقيل بن أبي طالب كذبا ، ودعا الى المهدى ، فكنا نعمل ذلك . فلما تبيننا أنه لا أصل لذلك ، وعرفنا أن أباك من ولد ميمون بن ديصان ، وأنه صاحب الأمر تبنا إلى الله عا تحملنا ، وحسبنا ما كفرنا أبوك ، فتريد أن تردنا كفارا ؟ انصرف عنا إلى موضعك (٢) .

على أن ارتداد القرامطة عن المذهب لم يكن عاما ، لأن زعما.هم لم يستطيعوا اقتلاع مبادى هذا المذهب من البلاد البعيدة ، «ولم يمكنهم قطعها من غير ديارهم ، لأنها كانت قد امتدت في سائر الاقطار وامتد شرها (٣) ، ولكن ألم يكن سعيد يتوقع حركة كهذه يقوم بها القرامطة ؟ وإذا كان كذلك فما الجهود التي بذلها في هذه السبيل ؟ يبدو أن سعيدا كان يتوقع ثورة القرامطة عليه ، ولذا أوجد في معسكر حمدان وعبدان جماعة من دعاة الهزيمة نمن يوافقونه ويخالفونهم . يتضح ذلك من مخالفة المداعي ابن مليح لو ثيسه حمدان حين حاول إرساله إلى سلية ليتعرف أمر سعيد . ولو كان ابن مليح على دأى أستاذه حمدان لأجاب طلبه .

ولم يكن هذاكل ماكان يعول عليه سعيد ، فقد عين فى رياسة دعوته داعيا جديدا يثق به . حقا لم تذكر المراجع الاسماعيلية كلمة واحدة عن حمدان قرمط ، وكائمهم بذلك يتجاهلون الدور الخطير الذى قام به فى نشر الدعوة الاسماعيلية بين القرامطة ، ولكنهم يذكرون أن أول عمل قام به المهدى حين أصبح إماما أنه ولى داعيا جديدا ،

<sup>(</sup>١) كان ذلك في سينة ٢٨٦ هـ أو قبايها يقليل ؛ لأن زكرويه اختفى منذ هذه السنة تحت صفط أتباع حمدان وعبدان .

<sup>(</sup>۲) النويرى : نهاية الارب ج ۲۳ ورقة ۷۰ ، نما يدلنا على أن السنيين كانوا يعتقلون تكميفين بيت القداح ويربونهم بأنهم ثنوية ، على عكس ما يعتقده الاسماعيلية .

<sup>(</sup>٣) نفس المسدر والجزء والورقة

ولابد أن يكون هذا التميين الجديد قد تم بعد انتقاض حمدان قر مط عليه ، ليستطيع مواجهة موقفه الجديد . ولذلك ترى هذا الداعى يتدخل فى شئون الدعوة بالعراق ، فيعزل من يشاء ويولى من يشاء ، مما يدل على أن رد المهدى على حمدان وأنصاره كان سريعا وحازما . يقول النيسابورى (۱) : , فأول ما عمل المهدى ع م بعث فى طلب ألى الحسين بن الأسود الى مدينة حاة ، وكان رجلاعاقلا فقال : يا أبا الحسين اقد قد متك على جميع الدعاة ، فمن قدمت فهو المقدم ، ومن أخرت فهو المؤخر . . . وكان الدعاة يأتون الى أبى الحسين ويؤدون إليه زكاتهم وهداياهم ، فيوجه بها أبو الحسين إلى المهدى ، . وكان أول ما قام به أبو الحسين أن عزل أبناء زكرويه عن سواد الكوفة . مما يدل على أن تعيينه قد تم بعد حادث انتقاض حمدان .

ولم يكن ما فعله المهدى كافيا لاقرار أمور الدعوة فى بلاد العراق ، لا سيما إذا علمنا أنه كان هناك فى الطالقان زعيم قداحي آخر ، هاله انتقاض حمدان على الدعوة أو على قريبه سعيد ، فقدم العراق وحاول اجتذاب حمدان وعبدان وإعادتهما إلى حظيرة هذه الدعوة . غير أن رد عبدان عليه كان ينطوى على الغلظة والشدة ، مما جعل ذلك القداحي يتآمر مع زكرويه على قتل عبدان ، ويقلده رياسة الدعوة بسواد الدكوفة متخطيا زعامة قريبه سعييد . فكا أن قداح الطالقان جعل بذلك من نفسه الرئيس الأعلى للدعوة ، كما جعل من زكرويه نائبا عنه فى العراق (٢) . ومعنى ذلك أن سعيدا واجه خطرا مزدوجا من قرامطة حمدان وعبدان ، ثم من قرامطة عمد على بن عبد الله بن ميمون القداح وزكرويه بن مهرويه ، ولا ندرى أكان قداح الطالقان قد اعتزم الثورة على ابن أخيه سعيد ، أم أنه رأى أن يقوم بن العراد المربع إنقاذا للموقف الخطير الذى أصبح فيه زعماء سلمية . إلا آننا نستطيع أن ندرك من إقصاء بيت زكرويه عن رياسة الدعوة بالكوفة ، ثم من تشكك المهدى فى إخلاص أبناء زكرويه ، بأن ماحدث على يد على بن عبد الله بن ميمون القداح كان على غير هوى المهدى .

<sup>(</sup>١) استتار الامام ( مجلة كلية الآداب بخاممة فؤاد سنة ١٩٣٦ ) ص ٩٦

<sup>(</sup>۲) شرح ذکرویه لا نصاره موقف هذا القداحی منه ، , ، عمر فهم أنه ابن الحجة ، وأن الحجة تو ی وأن ابنه هذا یقوم مقامه ، فأجلوه وعظموه ، ، . النوبری : ج ۲۲ ص ۷۰

ولهذا نرى أن ثورة حمدان قرمط كانت بعيدة الأثر ، فقد فكمكت وحدة القرامطه ، وأدت إلى تكوين فرع قرمطى جديد بزعامة زكرويه ، وعلى بن عبد الله ابن ميمون قداح الطالقان . على أن موقف ذلك الفرع من عبيدالله المهدى الإمام ، لم يتضح تمام الوضوح ، على الرغم من وجود جماعة أخرى من أنصار حمدان قرمط ظلت على ولائم المحمد بن إسماعيل والدعوة الإسماعيلية . وقد بق هؤلاء مستقلين عن قرامطة زكرويه في الشمال وقرامطة أبي سعيد الجمائي في البحرين . وقد أدى هذا الفريق واجبه كفرع من فروع الإسماعيلية ، فأروا على العباسيين بسواد الكوفة في سنة ٧٨٧ ه ، كما ثاروا في سنة ٢٨٩ بزعامة أبي الفوارس أخلص دعاة حمدان وصهره عبدان ، وكانوا في هاتين الثورتين عنيفين كل العنف ، كما كانوا مستقلين عن القرامطة الآخرين .

ويدلنا رد الداعى أنى الفوارس على الخليفة المعتضد (٢٧٩ — ٢٨٩ هـ) على إغراق هذه الجماعة فى حب العلويين ، كما يدلنا فى الوقت نفسه على الجرأة والإقدام اللذين امتاز بهما قرامطة السواد . فانظر إلى هذا الحديث الذى دار بين أفى الفوارس والخليفة المعتضد العباسى ؛ قال المعتضد : « هل تزعمون أن روح الله تعالى وأرواح أنبيائه تحلى أجسادكم ، وتعصمكم من الزال ، وتوفقكم لصالح العمل ؟ فقال له : ياهذا ! إن حلت روح إلميس فما ينفعك ؟ فلا تسل عما لا ينفعك ، وسل عما يخصك ، فقال (المعتضد) : فما يخصنى ؟ قال : أقول : إن رسول الله ما الله على ذلك ؟ شم العباس حى ، فهل طلب الخلافة ؟ أم هل بايعه أحد من الصحابة على ذلك ؟ شم مات أبو بكر فاستخلف عمر ، وهو يرى موضع العباس ولم يوص إليه ، ولا أدخله فهم ، فماذا تستحقون اسم الخلافة ، وقد اتفق الصحابة على دفع جدك عنها (١) ؟ » .

ولم يقف الأمر عند ذلك الحد ، بل إننا نشاهد فى سنة ٢٩٥ ه ، أى قبل قيام الدولة الفاطمية بسنة واحدة ، ثورة تخطرة تقوم فى سواد الكوفة على يد خليفة أبى الفوارس \_ ويدعى أبا حائم البورانى \_ رئيس البورانية الإسماعيلية . وهذا يدلنا على أنه كانت هناك جماعة من قرامطة السواد ، ظلت على ولائها لمحمد بن إسماعيل ، وأنها كانت من أخلص الناس لحردان قرمط . فهل نفهم من هذا

<sup>(</sup>١) المنصورى : رتبة الفكرة ج ٥ ص ١٢٨

أنهم لم يعودوا إلى حظيرة سعيد الخير الإمام؟ الواقع أنهم أفادوا سعيدا فائدة جمة حين شغلوا جيوش العباسيين عنه من سنة ٢٨٧ إلى سنة ٢٨٥ هـ ، حتى استطاع الإفلات من سلية آمنا ، كما شغلوهم هم وغيرهم من القرامطة فى سنة ٢٩٥ هـ و بذلك لم يستطع العباسيون إنقاذ الاغالبة الذين تعرضوا لهجمات الإسماعيلية العنيفة بقيادة أبى عبد الله الداعى من قرامطة الشمال .

والآن ننتقل إلى الكلام على موقف قرامطة زكرويه بن مهرويه من سعيد الخير. كان أبو محمد زكرويه بن مهرويه من كبار دعاة حدان قرمط، وكان يخضع مباشرة لصهره عبدان الرئيس الثانى للدعوة الإسماعيلية بين قرامطة السواد. فلم يكن زكرويه أول داع إسماعيلي بين القرامطة — كما زعم المقريزى (١) . ويبدو أن زكرويه كان من تلامذة مدرسة الفرامطة الأولى ، حتى عده النيسابورى (٢) الإسماعيلي من دعاة عبد الله القداح الحجة ، ولذلك فإن حمدان لما انتقض على سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وجد على بن عبد الله ، الذى كان بالطالقان ، فيه الرجل الذي يعول عليه ، فأحله محل حمدان قرمط في رياسة الدعوة بالسواد ، على ما تقدم .

وهنا نقف قلي لا لنرى سعيدا الخير حاثرا فى سلية أهام حالة التقلفل التى أوجدها انتقاض حمدان عليه . لذلك لم يقر عمه عليا ، قداح الطالقان ، على ما فعل ، كا لم يرض عن تعيين زكرويه أو أبناء زكرويه عن الكوفة ، بدليل ما قام به داعى دعاته أبو الحسين من عزل أبناء زكرويه عن الكوفه . ولكن كيف نفسر قول النيسابورى (٣): « لما مات أبو محمد \_ زكرويه \_ داعى الكوفة ، وكان قد خلف ثلاثة أولاد ، وهم أبو القاسم (صاحب الناقة) وأبو مهزول (صاحب الشامة) وأبو العباس بوكان معهم زوج أختهم فقتلوه ، وقالوا له : أنت مبغض لنا ومخالف على مولانا . وصاحت أختهم وقالت : قتلتم زوجى ! فقالوا : نعم ! لأنه منافتى . فخلع أبو الحسين وماحي الدعاة ) أبا القاسم بن أبي محمد عن دعوة الكوفة ، فغضب أبو القاسم وإخوته (داعى الدعاة ) أبا القاسم بن أبي محمد عن دعوة الكوفة ، فغضب أبو القاسم وإخوته

<sup>(</sup>١) اتعاظ الحنفا ص ١٠٧

<sup>(</sup>٢) استتار الامام من ٩٣

<sup>(</sup>٣) المدر نفسه س ٢٩

غضبا شديدا ، وكتبوا إلى المهدى صلوات الله عليه يقولون : لم نزع أبو الحسين منا دعوة الكوفة بلا ذنب ولا خيانة ؟ فلم يرد عليهم المهدى جوابا ، واجتمع الإخوة الثلاثة ، وتحلفوا وتعاقدوا على أنهم ينحدرون إلى سلية فيقتلون ابن البصرى ، هذا الذى كلف أبا الحسين أن يفعل بنا هذا الفعل ولا نتركه ، وقالوا : حتى ينقطع ذكر على بن أبي طالب من الدنيا ، ونقتل بعده أبا الحسين ، وإلا وشينا بذلك إلى عمال الشام ، ؟

من ذلك ترى أن أبناء ذكرويه قاموا بعمل يستحقون عليه ثناء المهدى، ولكنهم قو بلوا بعكس ما كانوا يؤملون: قتلوا زوج أختهم لأنه مخالف للمهدى، ولا نعرف أنه كان هناك بين القرامطة مخالف غير حمدان وعبدان. ولما كانت المراجع السنية الكثيرة التي بين أيدينا تؤكد أن قتل عبدان كان على يد ذكرويه وأنصاره، فلا يبعد أن يكون عبدان زوجا لابنة ذكرويه. ثم لماذا لم يقابل المهدى هذا العمل بالتقدير وإنها قابله بعزل فاعليه ؟ يبدو أرب المهدى أقدم على ذلك، لأن ذكرويه وأبناءه لم يفعلوه بأمره بل بأمر سواه، فاعتبرهم منتقضين عليه كحمدان وعبدان سواء بسواء. ثم ما المقصود بعبارة ابن البصرى ؟ يظهر من سياق هذه العبارة أنه المهدى. ومهذا يتفق الإسماعيلية مع الطبرى وعريب بن سعد وسواهما(۱) في إطلاق اسم ابن البصرى على المهدى. كما نفهم من منطوق تلك العبارة مدى الإضطراب الذي أصاب هذه الدعوة في العراق، والعلاقة السيئة التي قامت بين في أطلاق المبدد ورياسة الدعوة في سلية. وهنا نلاحظ أن النبسابورى يذكر أن حيا في ذلك الوقت أى في سنة ٢٨٩ ه، مع أنه حارب العباسيين، ودوخ جيوشهم في العراق وفي البادية حتى قتل في سنة ٢٨٩ ه، مع ويبدو أن النيسابورى اعتقد موت ذكرويه في الوقت الذي اختني في سنة ٤٩٧ ه.

وإذا كانت هذه هى آراء الإسماعيلية فى الاتجاهات الجديدة بعد موت عبدان. واختفاء حمدان وانتقاضه على سلمية ، فإن السنيين يذهبون إلى القول بأن زكرويه لما قتل عبدان، تتبعه قرامطة السواد (وهم أنصار حمدان وعبدان)، فاضطر إلى الاختفاء فى مطمورة (حفيرة فى الأرض) بإحدى قرى سواد الكوفة، وأمعن.

<sup>(</sup>۱) صلة تاريخ الطيرى ج ۱۲ ص ۲۷ .

فى التخفى منذ سنة ٢٨٦ ه (١). ويرى ابن خيلدون أن استخفاءه كان راجعا إلى تتبع جيوش العباسين له ، وإخفاقه فى اجتذاب أحياء كلب إلى دعوته الجديدة (٢)، والواقع أن هذين السبين معا هما اللدان حملاه على الاستخفاء . ويصح أن نضيف سببا ثالثا ، هو رغبته فى أن يقوم بتمثيل دور الأثمية المستورين ؛ فيعمل وهو فى مخبئه ، حتى يستطيع بذلك أن يحتفظ لدعوته الجديدة بالحيوية والقوة ما دام الرأس المفكر فيها لم يمسه أحد بسوء . أضف إلى ذلك خوفه من أن يناله ما نال حمدان على يد رؤساء الدعوة بسلبية . وجذا نرى أن زكرويه قد ثار على قرامطة السواد ، وأغضب رؤساءه فى سلبية ، وخذا فه القوم إلا أهل دعوته (٣) » .

وجه زكرويه نشاطه نحو الشهل ، فلم يتجه جنوبا خوفا من نشاط أبي سعيد ، كما لم يستطع الإبقاء على دعوته في بلاد السواد ، حتى لا يعترضه الفرع القرمطي الرئيس ، وهم أتباع حمدان الذين ظلوا على ولائهم له وللدعوة الأساسية . ومن ثم وجه أبناء ه ولاسيما أبا القاسم يحيي (صاحب الناقية) وأبا مهزول (صاحب الشامية) إلى بادية السهاوة و بلاد الشام . ولا غرو فقد كانت بادية السهاوة في قبضة جماعة من الأعراب الذين اعتنقوا المذهب الإسماعيلي ، كما كانت بلاد الشام نفسها في حالة من الضعف لا تستطيع معها مقاومة أو نضالا . ولم يكن للعباسيين نفوذ أو سلطان في هذه البلاد ، لأنها كانت في قبضة الطولونيين الذين دب إليهم الضعف واعتراهم في هذه البلاد ، لأنها كانت في قبضة الطولونيين الذين دب إليهم الضعف واعتراهم لم دراية وإلمام بالمذهب الإسماعيلي ، منذ اتخذ الأئمة المستورون سلمية موطنا ودار هجرة . فلا يبعد أن تكون الدعوة الإسماعيلية قد أخذت تتسرب من سلمية إلى بعض مدن الشام ، وأنه قد أصبح لها أنصار وأنباع في كثير من المدن الشآمية و باديتها (٤) .

فهل كان اتجاء أبناء زكرويه إلى بلاد الشام دليـــلا على رغبتهم الحالصة فى الاتصال بلهدى غير مرة ، واعتذروا الاتصال بالمهدى غير مرة ، واعتذروا له عما فرط منهم ، وأعلنوا أنهم يريدون أن يكو نوا دولة الفاطميين المنشودة فى

<sup>(</sup>٢) النويرى: نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٧٠،٧٠

<sup>(</sup>٢) العبر ج ۽ ص ٥٦

<sup>(</sup>٣) المقريرى : الماظ الحنفا ص ١١٥

<sup>(</sup>٤) الدكتور طه شرف : ناريخ الاسماعيلية في الحياة السياسية ج ١ ورقة ١٠٢

بلاد الشام نفسها. هذا ما حاول الاستاذ إيمانو (١) الذهاب إليه ؛ ولكن المراجع الإسماعيلية تنقى ذلك ، وتذهب إلى الإسراف فى لعن أبناء زكرويه . ودليل آخر هو أن سعيدا الخير إنما خرج من سلبية خوفا من أبناء زكرويه ، وأنه لم يستمع لاعتذار اتهم المتتالية ، مما يدلنا على عدم ثقته فيهم . كما أن الحسين بن زكرويه عمل على التخلص من جميع أقارب سعيد الخير ، حتى إنه لم يُبق له منهم عينا تطرف . ولو كان من أنصاره لما فعل ذلك .

والذي نلاحظه في حركة أبنا مزكرونه ، أنهم كما نوا على قدر كبير من الذكاء ؛ فقد استغلوا حالة الانحلال السياسي في تلك البلاد ، وتأثير المذهب الإسماعيلي فيها ، فنادوا بإمامة محمد بن إسماعيل وانتموا إليه . ومن قائل إنهم ادعوا نبوته ، ومن قائل إنهم زعموا أن أباهم حجة الإمام المستور ، وإنهم فروا من وجه العباسيين ، ولجثوا إلى قباتل بني كلب الذين اعتنق كشير منهم هذا المذهب ، وتفا نوا في طاعتهم ، واعتقدوا أنهم يعاونون بذلك أبناء الرسول ، وسموا أنفسهم الفاطميين. ولا بد أنهم كانرا قبل ذلك موالين لرياسة المذهب، وأمهم أسندوا رياستهم إلى « محى ن زكرويه ، ، وهو أبوالقاسم بن أبي محمد ، الذي استغل هذه الظروف المواتية ، وأدعى إ أن النصر حايفهم ، وأن نأفته مأمورة ، إن تبعوها ظفروا وإلا أخفقوا . ومن تُم سمى «صاحب النَّاقة » ، وسماه أنصاره «الشيخ ، ، فتمكن من قلوب أنصاره فى بادية السماوة منذ سنة ٢٨٩ه. يقول الطبرى(٢): ﴿ إِنْ يَحِي تَسْمَى بَحْمَدُ بِنَ عَبِدُ اللَّهُ بِنَ محمد بن إسماعيل ، وزعم أن أباه المعروف بأنى محمود داعية له ، وأن له بالسواد. والمشرق والمغرب مائة ألف تابع ، فانحازوا له وتسموا الفاطميين ودانوا له. .. ونحن نشك كشيرا فها ذكره الطَّيرى ؛ لأن محمد بن إسماعيل أنجب عبد الله الرضا ، وهو عبد الله الاكبرّ ، الذي اعتبره الإسماعيلية الإمام الثاني من الأثمة المستورين . ـ إلا أن عبارة الطبرى تشير في الوقت نفسه إلى فسكرة الحجة والإمام ، وتبين أنه. لو صدق أبناء زكرويه ، لكان أبوهم حجة قد حل من أئمة الدعوة العلوبين محل أبناء-القداح ، وفى ذلك معنى الثورة الصرَّحة على سعيد الخير . وإذاكان يحيى قد أعلن. هذا وهو ببادية السياوة في سنة ٢٨٩ ه، نقد اشتم منه سعيد رائحة الشرُّ ، ومن شم

Ivanow: The Rise of the Fatimids, p. 91 (1)

<sup>(</sup>١) تاريخ الأمم والملوك جرور ص ٢٧٧ - ٢٧٨

غادر قصوره وأهله بسلمية ، واتجه جنوبا مع إمامه المستقر أبى القاسم (القاسم بأمرالله) و بعض المقربين إليه من الدعاة .

ويتفق مؤلفو الإسماعيلية معنا في اعتقادهمأن مجيء أبناء زكرويه إلى بلاد الشام كان السبب المباشر لهرب سعيد الحير من سلمية ، فقد رأيناهم يتآمرون فيما بينهم على قتله وقتل كبير دعاته أبي الحسين . ولا يبعد أن يكون ما ذهب إليه الطبرى صحيحا من ناحية أنهم ادعوا أن أباهم داع لمحمد بن إسماعيل ، وأنهم لا يعترفون بإمامة غيره ، أى بإمامة سعيد الحير بن الحسين بن عبد الله القداح ؛ بل لقد اعتبروه خارجا على المذهب نفسه . بدلنا على ذلك تلك العبارة القيمة التي أوردها النيا بورى الإسماعيلي في كتابه استثار الإمام (١) ، حين يتكلم على علاقة أبنا . أن محمد زكرويه مع المهدى فيقول : ولما النصل خبر مجيتهم « بدعاة بغداد . . . وجماعة من الشيعة ، كتبوا إلى فيقول : ولما النصل خبر مجيتهم « بدعاة بغداد . . . وجماعة من الشيعة ، كتبوا إلى فقم ، فإنهم زحفوا إليك، وهم عازمون على قتلك ، فإن لم يجدوا إلى ذلك سبيلا ، وشوا المه إلى دهارون بن ، أحمد بن طولون . وهم يقولون إنك مخالف للمذهب ، ويشهرون أمرك . فاعمل على خلاص نفسك ، ولا تقم ساعة واحدة ، ، وذلك مما دعاه إلى الفرار . ولم يكن هؤلاء القرامطة إذن يرمون من ورام حركتهم هذه إلى تسكون دولة تخضع لسعيد الحير ، وإنما كانوا يريدون قبله وقتل أهل بيته ؛ فلما لم يتمكنوا دولة تخضع لسعيد الحير ، وإنما كانوا يريدون قبله وقتل أهل بيته ؛ فلما لم يتمكنوا منه قضوا على جميع أسرته .

ولا يهمنا أن نتتبع هنا حروب أبناء زكرويه فى بلاد الشام ، وإنما يهمنا جلاء بعض المسائل الغامضة لتوضيح العلاقة بين المهدى وقرامطة الشيال . ومن هذه المسائل :

أولا: أنالمراجع الإسماعيلية تذكر أن سعيدا القداح خرج من سلمية قبل وصول أبناء ذكرويه إلى الشام فى أواخر سنة ٢٨٥ ه بسنة واحدة ، وأنه قضى هذه المدة أو ما يقرب منها وهو يختلف إلى مدن سورية وفلسطين ، ولا سيما الرملة التى بقى بها حتى تمت هزيمة يحيى بن ذكرويه وأخيه الحسين بن ذكرويه فى أوائل سنة ٢٩٦ه. ومعنى ذلك أن المهدى خرج من سلمية فى سنة ٢٨٨ ه، واستمر بالرملة . فهل كان

<sup>(</sup>١) مجلة كاية الأداب سنة ١٩٣٩، من ٢٩ - ٧٧ .

سعید یقف تلک الوقفة الطویلة رجاء نجاح أبنا. زکرویه فی احتلال الشام، ثم یعود هو إلیهم؟ أو أنه أراد أن یجلس علی عرش أقامه منافسوه من أبنا. زکرویه؟ إننا نشك کشیرا فی ذلك، لأن الحسین بن زکرویه اتصل به فی سنة ۱۸۵۵ و هو فی مدینة الرملة، و حاول إغراءه لیعود إلی سلمیة، فی الوقت الذی کان أخوه یحیی ابن ذکرویه ( أبو القاسم ) علی حصار دمشق. فماذا قال ابن زکرویه ۶ و بماذا أجاب المهدی ؟ قال ابن زکرویه المهدی : , یامولانا! أخرجنا من بلدنا أنا و إخوتی .ندور علیك . فالحمد شه الذی جمع بیننا و بینك . أخی ( یقصد أخاه یحی المکمی أبا القاسم ) قدم بالعسکر ، وحصر دمشق و ترکته علی أخذها . فارجع فقد استفام لك الأمر ، قدا جشنا من بلدنا إلا لترضی عنما ، ولا تسکن ساخطا علینا . و هسندا من فعل أبی الحسین الذی أقلقنا و أقلقك ، فإن کنت لا تمضی أنت ، فاکنب کتابا إلی أخی لیرضی عنی ، فإنه ساخط علی (۱) ، .

ولو أن الحسين بن ذكرويه كان موضع ثقة المهدى ، أو أنهما كانا على وفاق ، لأجابه على الفور وانتقل معه إلى دمشق . وإنما الذى فعله المهدى ، أنه كتب إلى أخيه يحيى بن ذكرويه كتابا قال فيه : وارض عنه ، ولا تؤذه بثىء ، وأنا قادم فى إثر كتابى (٢) ، ، كما أرسل إلى داعى دعاته أبى الحسين كتابا آخر يطلب فيه أن يمنحه بعض المال . ومع ذلك لم يعبأ المهدى ولا داعى دعاته بهؤلاء .

ويظهر أن ما فعله الحسين (أبو مهزول) بن ذكرويه كان خدعة حربية ، رمى من وراثها إلى الحصول على شخص المهدى والتخلص منه بعد ذلك ، أو أنه كان يرمى إلى الحصول على رسالة منه يستغلها فى إثارة حماسة أتباعه من القرامطة . ولا يبعد أن نى ذكرويه لما رأوا احتدام الصراع بينهم و بين طغيج بن جف \_ أبى عمد الإخشيد صاحب مصر \_ وكان على دمشق من قبل هارون بن خمارويه ، وأن المصريين سوف يمدونه بالمال والرجال ، رأوا أن يستغلوا شخص المهدى وماله ، فإنهم قبل الذهاب معهم إلى دمشق قالوا : إنه نا ثبهم وحجتهم ، واتخذوه تكاتة للحصول على كل ما تصبو إليه نفوسهم ، وإلا أخذوا منه مالا يستعينون به تكاتة للحصول على كل ما تصبو إليه نفوسهم ، وإلا أخذوا منه مالا يستعينون به

<sup>(</sup>۱) النيسابوري : استتار الامام ( عجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ ) مُن ٨٨

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه

على الفتح؛ فإن لم يكن هذا ولا ذاك، أخذوا منه رسالة تدل على رضائه عنهم للتأثير في الذين لا يزالون على حب المهدى ، حتى لا يكو نوا من عوامل هزيمهم . وإذا صح ماذهبنا إليه ، دل على مهارة أبناء زكرويه . وقد أفاد يحي بن زكرويه (أبوالقاسم) وأخوه الحسين (أبو مهزول) من تلك الرسالة ، إذ وافق أفصار يحي ، وكان عامتهم من إسماعيلية المهدى وصنائع أبى الحسين داعى دعاته ، على تولية الحسين عهد أخيه . ولم يلبث أن قتل يحيي على أبواب دمشق على أيدى الجنود المصريين ، وعلى رأسهم بدر الحمامي قائد أحمد بن طولون ، وذلك في أوائل سنة . ٢٩ ه ، وتسلم الحسين (أبو مهزول) زمام الامور بين قرامطة الشهال .

أما المراجع السنية فتذهب إلى القول بأن أبناء زكرويه نادوا بالاشتراكية وحملوا و موالى بنى العليص (وهم فرع من قبيلة كلب) على صريحيهم (رؤسائهم)، فقتلوا جماعة منهم واستذلوهم (۱). وقد انتصروا هم ومن انضم إليهم من الكلبيين على والى الرصافة في سنفه ٢٨ه (٢). ومن ثم توغلوا في بلاد الشام نفسها ، فلم يستطع طغج بن جف والى الشام أن يصدهم ، فهزموا جيوشه في مواقع متكررة ، حتى ضربوا الحصار على دمشق في العام نفسه سبعة أشهر ، إلى أن قتل على أبوابها يحيى ابن ذكرويه . وهكذا لم يتعرض المؤرخون السنيون للعلائة القائمة بين المهدى وهؤلاء القرامطة ، ولم يذكروا أين كان يختفي المهدى وقتلذ ، كما لم يذكروا الدور الدي قام به الحسين بن ذكرويه مع المهدى . وكل ما قالوه إن يحيى بن ذكرويه ضرب نقودا كتب على أحد وجهيها : وقل جاء الحق وزهق الباطل ، وعلى الوجه ضرب نقودا كتب على أحد وجهيها : وقل جاء الحق وزهق الباطل ، وعلى الوجه الآخر : «قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي ، ، مما يدلنا على أن يحيى كان ينادى بأحقية العلويين ، وأن دعوته نالت كثيرا من النجاح حتى تقرمط أكثر من حول دمشق من الغوطة وغيرها وعاضدوها ، (۲) .

وقد أخطأ كثير من العلماء السنيين فقالوا : إن يحيى بن ذكرويه الذى قتل على أبواب دمشق، هو على قداح الطالقان، الذى اتفق مع زكرويه على قتل عبد الله

<sup>(</sup>۱) الطوى : الأمم والملوك ج ١١ ص ٣٧٧

<sup>(</sup>٢) وصابة هشام : غربي الرقة ، بينهما أدبعة قراسخ على طرف البرية .

<sup>(</sup>٣) المسعودى : التنبيه والاشراف ص ٣٢٢ . والغوطة هي الكورة المحيطة يدمشق .

والذهاب مع أبنائه إلى بلاد الشام(١).

ثانيا : وأنه بعد اصطلاع الحسين بأمور الدعوة القرمطية ، حاول اتخاذ حمص محل دمشق ، وقد نجمح في ذلك نجاحاً يذكر ، لأنه نظم جيوشه ، وعين أقاربه والمخلصين في حبه عليها : فجعل ابن عم له قائدا من قواده ، ولقبه المدثر وو لاه عهده ، وعهد إلى قريب آخر بقتل أسرى المسلمين ، لشلا يكونوا عبئاً عليه ، وغالى في التظاهر حالى ما يقوله السنيون ب بالإخلاص للمذهب الإسماعيلى ، فقسمى أحمد ابن عبد الله بن محمد بن إسماعيلى ، وسمى ابن عمه المدثر عبد الله بن عيسى بن محمد بن إسماعيل . ومما يلفت النظر حقا ، سرعة استيلائه على حمص ، إذ استطاع قتل اسماعيل . والتخذها قاعدة لنشاطه وقوته ، بل تذهب المراجع الإسماعيلية إلى حاميتها المصرية ، واتخذها قاعدة لنشاطه وقوته ، بل تذهب المراجع الإسماعيلية إلى فقدم حمص ، وخلى عن دمشق (۲) ، . ذلك أن أهل حمص كانوا أكثر استعدادا لتقبل المذهب الإسماعيلي . ولا غرو فإن سلمية حالمقر الرئيس للائمة الإسماعيلية للمستورين حافر أوب منها إلى دمشق . ومن ثم خطب على منابرها ، وتلقب بلقب المستورين حافرة على منابرها ، وتلقب بلقب المستورين أله المستورين المنافعة المستورين المنافعة الإسماعيلية ومن ثم خطب على منابرها ، وتلقب بلقب المستورين أله المستورين المنافعة المستورين المنافعة المنافعة المنافعة . ومن ثم خطب على منابرها ، وتلقب بلقب المستورين أله المنافعة المنافعة المنافعة .

<sup>(</sup>١) ولا يَكننا أن نوانق على هذا للأسباب الآتية : ــ

<sup>(</sup>۱) إن الديرى ، وهو الذي ذكر ذلك ، ذكر في موضع آخر أن زكرويه أكد بأنه أرسل ابنيه علي والحسين إلى بلاد الشام فقتلا هنالك ( المقريزى ؛ اتعاظ الحنفا.ص ١٠٥ ) .

<sup>(</sup>س) وإن على بن عبد الله القداح ( قداح الطالقان )كان من الذكاء بحيث لم يلق بنفسه في معامع الجروب ، وكانت الطريقة المأوفة عند زعماء القداحية أن يعلموا في الحفاء إلى أن تحين الفرصة للظهور، ولا نتصور أن يفعل هذا مر تمكن بدهائه من القضاء على زعماء من ذوى الشأن ، كحدان قرمط وصبره عبدان ، ومن تمكن في نفس الوقت من النجاح في تكوين حزب قوى جديد برياسة زكرويه المنطاع أن يقب في وجه العارلو نبين والمباسبين معا .

<sup>(</sup>ح) إذا كان من الثابت أن يكون يحيى هذا قد دعا إلى نفسه وانتمى إلى محمد بن إسماعيل ، وأن أحاه الحسين قد دعا إلى نفسه أيضا ، وانترى إلى محمد بن إسماعيل ، وأنر غير مرة أنه أخو يحيى ، فكيف يعقل أن يصدق أنصاره القرامطة ذلك ، إذا لم يكن معروفا لديهم أن يحيى الفتول على أبواب دمشق هو أخوه بالطبع ، أضف إلى ذلك أن المراجع الاسماعيلية المماصرة تزكد أن المقتول بيد الجنود المصمية على أبواب دمشق هو يحيى بن زكرويه ، وليس قداح الطائقان ، وهكذا انهى هسذا الدور باخفاق أبناء زكرويه في اسهالة المهدى ، وعجزهم عن الاستميلاء على دمشق ، لاتخاذما قاءة لملك جديد .

<sup>(</sup>۲) النيسابورى : استتار الامام ص ۹۹

أمير المؤمنين . وفي هـذا التلقيب دليل آخر على ثورته على النظام الإسهاعيلي وعلى المهدى نفسه . كما جعل يكانب عماله بذلك ، واستطاع أن يكونن في الشام حكومة قرمطية ثائرة عاصمتها حمص ، وسمى أنصاره والمؤمنين ، وسمى المسلمين والكافرين . والواقع أن هذه سنة الإسماعيلية الذين يسمون أنفسهم والموحدين، وغيرهم الكافرين والفاسقين .

ومهما يكن من شيء ، فقد كان الحسين يكتب لأنصاره : دمن عبد الله أحمد بن عبدانته المهدى ، المنصور بالله ، والناصر لدين الله ، القائم بأمر الله ، الحاكم بحكم الله ، الداعى إلى كتاب الله ، الذاب عن حريم الله ، المختار من ولد رسول الله (١).

كا يخيل إلينا أن الحسين بن زكرويه كان كا خيه قد اعتمد اعتمادا كليا على الإسماعياية الذين كانوا قد استجابوا لسعيد الحير؛ فإن أخاه أبا القاسم يحيى بن زكرويه تمكن من جذب قلوب جماعة من قبائل كلب ، لا نهم كانوا يدينون بالمذهب الإسماعيلي . وهكذا « وقع اختياره عليهم دون القبائل ، وكانت الدعاة تدعو فيهم ، وكانوا من دعوة أبى الحسن (٢) ، داعى دعاة سعيد الحير . كا نراه يعتمد عليهم ويجلهم ، حتى إنه لما قبض على الداعى أبى الحسين وضيق عليه (في سنة . ه ٢ هـ) وشهره هو وابنه ، وأركبهما جملا ، وكبامهما بالحديد ، وأتاه مشايخ القاصيين فقالوا له : إن هذا الرجل الشيخ ، نحن من دعوته ، فلا تحدث فيه حدثا . فقال لهم : ما يناله منا مكروه (٣) ، . وكذلك وكان الرجال الذين أخرجهم في العسكر لحرب محمد بن سليان الكاتب القائد العباسي ، محبين للمهدى ، وكانوا من دعوة أبى الحسين (٤) . من هذا كله نرى أن أنصار قرامطة الشمال كانوا من أتباع المهدى ، وممن استجابوا لسلية لا للكوفة . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى إن علاقة هذا الفرع العدائية لسلية لا للكوفة . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى إن علاقة هذا الفرع العدائية العلمومية ضد المهدى لم تكن قد مدأت بعد .

وأما موقف الحسين بن زكرويه العدائي من المهدى فيبدأ مذ ثاقت نفسه إلى

<sup>(</sup>١) العيني : عقد الجمان ( مخطوط ) جـ ١٨ ورقة ١٠٦

<sup>(</sup>٢) أنيسا بررى: استتار الامام (بجلة كاية الآداب سنة ١٩٣٦) ص ٩٧

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٠٠

<sup>(</sup>٤) المصدر نقسه ص ١٠٣

اخذ سلمية ، ومذ قتل داعى دعاة المهدى (أبا الحسين) فى منتصف سنة . ٢٩ ه. ذلك أنه ترك حمص فى رعاية أنصاره ، ويمم شطر سلمية . وليس من شك فى أن الحسين كان ينوى الشر فى اتجاهه هذا ، ويخشى بقاء أبى الحسين داعى الدعاة . ولذلك كان يهمه ألا يفلت هذا منه ، فلما هرب تتبعه حتى أدركه ، ولم يستمغ لنصائح أتباع أبى الحسين . ومن الغريب أن الحسين ، بعد أن قتل داعى المهدى ومثل بالهاشميين العباسيين فى سلمية ، أرسل إلى المهدى يستميله للحضور إليها ، ويخبره فى الوقت نفسه أنه قتل وأضداده ، ومن كانوا سببا فى تشتيت أهله وأقاربه . وهكذا ، بعث إلى المهدى كتابا سرا يقول له فيه : إنى قتلت أعداءك الذين عملوا على خروجك ، ودفع ابن عمك ، وولده إلى العراق فى الأول ، فأقدم ولا تتأخر (١) .

لو أن هناك ثقة متبادلة وحبا متبادلا بين الفريقين ، لما تأخر الحسين فى أن يمهد لدولة المهدى . ويمثل الدور الذى سوف يمثله أبو عبد الله الشيعى . ونحن نقر ماقاله النيسابورى : ، وكان ذلك مكيدة منه ليطمئن المهدى إليه عنه يرجع ، . ثم بماذا نفسر ذلك الرد اللين الذى بعث به المهدى إليه ؟ أكان يخشاه فيظهر له الود على حين كان يخافه حتى لا يفشى للناس سره وهو بالرملة ؟ أم أنه اضطر إلى البقاء بالرملة هذه المدة الطويلة لا يظهر حنقه عليه حتى لا يعبث بقصوره ولا بأهله ؟ يدل على هذا أنه حين رآه يعبث بهؤلاء جميعا غادر بلاد الشام . ومهما قيل فى نفور المهدى من الحسين هذا ، فإنه لم يظهر له وهو بالرملة شيئا يثيره ؛ ولذلك رد على كتابه بتلك العبارة التي يتظاهر فيها بحبه له و ثقته به ، وفيه يقول : «قد أحسنت فيما عملته ، ولو لم تفعل هذا ما كنت من شيعتنا وأوليا ثما ؛ وأنا قادم على إثر كتابى هذا إن شاء الله الته () . .

وبم نستطيع أن نفسر أيضا قوله: إنه قادم اليه من فوره ، على حين أن الحسين ظل ينتظره أربعة أشهر كاملة ? وبماذا نفسر اعتقاد الإسماعيلية أن المهــــدى أنقذ حياته بامتناعه عن الذهاب إلى سلمية حيث يقولون: « لما قرأ الفاسق كتاب المهدى

<sup>(</sup>١) النيسابوري: استثار الامام ص ١٠٢

<sup>(</sup>٢) المصدر نقسه

فرح به وأطمعه فيه ، وأبي الله أن يتم للفاسق أمله ، وأن لا يبلغ المهدى ما هو أهله (۱) 1 ، والذي نعتقده أن الحسين لم يكتف بقتل داعى دعاة المهدى ، بل كان يطمع في قتل المهدى نفسه ، وأن دعاة المهدى في بغداد كانوا على حق في تصويرهم أبناء زكرويه ، ووصفهم بالغدر والميل للفتك بالمهدى . لذلك لما طال انتظار الحسين وصول المهدى دون جدوى ، وأدرك أن الجيوش العباسية قادمة إليه ، عمل على التخلص من الدعاة المخلصين للمهدى ، فأخرجهم في عسكره لحرب محمد بن سليمان ؛ ولم يبق بجانبه إلا نفر يسير منهم ، لا يخشى بأسهم ، ثم انقض على سلية وعلى قصور للمهدى ، فقتل أهله وأسبا به وحاشيته . ومن هؤلا ، جارية المهدى وابنه منها ، وأتى اليه بجميع من في ذلك القصر من صغير وكبير من الرجال والنساء ، فقتلهم كلهم . . .

وكان من أثر سياسة الحسين الحرقاء أن حلت به الهزيمة أمام جيوش محمد بن سليان، قائد العباسيين في موقعة « تمنع ، ، على ما يقوله السنيون ، أو , السيل ، (٣) على ما يقوله الإسماعيليون . وذلك أن الحسين وجه كل جهوده للقضاء على العلويين بسلمية ، ولم يحفل بمقابلة محمد بن سلمان الكاتب ، فلم يخرج للقائه ، وترك قواده يلاقون قضاءهم المحتوم ، مع أنه كان يجدر به أن يكون في طليعة جيشه ، أضف إلى ذلك أن كثيرا من رجاله الموالين للمهدى ، قد شكوا في تصرفاته فحذروه أضف إلى ذلك أن كثيرا من رجاله الموالين للمهدى ، قد شكوا في تصرفاته فحذروه على البيش — سوء عاقبة الإقدام على ما يضر المهدى وأسرته . ومما يدل على ارتياب الدعاة فيه ، هذه العبارة التي وردت على لسان أحد هؤلاء الدعاة حين دخل أبو الحسين قصر المهدى : وقال الدعاة الذين كانوا في عسكر الفاسق لابي محمد الداعى : أنت مدل على هذا الرجل ، فاعرف ما يريد مهذا القصر ، وعرفه أن صاحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فالم تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر به في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي. (٤) ، مناحب هذا القصر به في رقابنا بيعة ، فلا تحدث في المديد في رقابنا بيعة ، فلا تحدث في المديد في المديد في رقابنا بيعة ، فلا تحدث في المديد في المديد في المديد في رقابنا بيعة ، فلا تحديد في المديد في رقابنا بيعة ، فلا تحديد في المديد في المديد في رقابنا بيعة ، فلا تحديد في بيد القويد في المديد ف

<sup>(</sup>١) النيسايوري ـ استتار الامام (مجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦) ص ٢

<sup>(</sup>٢) ألمدر نقسه ص ١٠٥

<sup>(</sup>٣) وتقع على مقربة من حاة

<sup>(</sup>٤) اليسابوري : استناد الامام ص ١٠٤

تالثا: أننا لا يهمنا أن نتبع حركات الحسين حق قبض العباسيون عليه و فتكو ابه ، ولا أن نبحث أثر هذه الموقعة في إضعاف الطولونيين ، ولا أثر حركة أبنا ، ذكرويه في بلاد الشام عامة ، كما لا يهمنا أن نذكر الجهود التي بذلها أخوه الثالث وبعض أنصاره بعد ذلك ، لان هذا كله لا يدخل في نطاق هذا البحث . إنما يهمنا أن نقول إن الحسين كان حربا على المهدى وهو بالشام ، كما كان حربا عليه بعد القبض عليه . وكأنه قد آلمه ، بعد أن قبض العباسيون عليه ، أن يفلت المهدى بحشاشته ، فوشى به ، وأمد العباسيين بجميع المعلومات التي تساعدهم على القبض عليه . ولذلك أجاب الحسين العباسيين حين سألوه عن الشخص الذي يدعو إليه بقوله : «ما أنا من أهل الرياسة ، ولا من أهل الرياسة ، ولا من أهل القرامطة ، إنما أمر في بالخروج رجل هو فلان بن فلان ، من مدينة سلمية ، يمني المهدى ع م . وهو كمن صفته كذا وكذا ، بصفته وحليته ، وكتبت صفته على ما وصف ، (۱) .

وفى الحق أن هزيمة الحسين حملت المهدى على مغادرة الرملة ، بعد أن مكث بها عامين . وفى أو ائل سنة ٢٩١ هـ ترك بلاد الشام التى درجت فيها الدعوة الإسماعيلية هنذ قرن بقريبا ، وآوت جميع أئمة الاستنار . ومرف ثم زال عهد زعامة سلمية ، وقضى المهدى بعد ذلك خمس سنوات مغتربا متألما . فإنه لما فر من الرملة قصد المغرب ، وألق به فى غياهب سجون سجلهاسة ، حتى حمله أبو عبد الله من السجن إلى العرش فى سنة ٢٩٨ ه .

وهكذا لتى سعيد الخير من قرامطة السواد ومن قرامطة الشمال ما آلمه وأقض عليه مضجعه ، فغادر مسقط رأسه سلمية ، ولم يستطع أن يستمرى سياسة هؤلاء في بلاد الشام ، ولكنه لم يستطع أن يحتج عليها ، وظل قابعا مترددا في مدينة الرملة ، حتى حلت الهزيمة بصاحب الشامة ، وعبث بأهل المهدى وأقاربه ، فكان ذلك آخر عهده بالمشرق . وبهذا نرى أن قرامطة الشمال لم يقوموا كا ادعى برنارد لويس " بوحى من الآئمة أنفسهم ، لكى يمهدوا السبيل ويزيلوا من أمامهم العقبات (٢) ، بل قاموا يطلبون الامر لانفسهم ، فكان نصيهم الإخفاق (٣) .

<sup>(</sup>۱) النيسايوري ــ استتار الامام من ١٠٦

Bernard Lewis: The Origins of Ismailism, p. 74. (7)

Lamemuse: Islam Beliefs and Institutions, p. 159. (r)

#### ٣ - من قرامطة البحرين:

وأما موقف سعيد الخير من أبي سعيد الجنابي (١) ( ٣٠١ هـ) مؤسس دولة القرامطة بالبحرين ، فلا نعرف عنه كثيرا قبدل قيام الدولة الماطمية ، غير أنا لا نشكر أن قيام دولة القرامطة في البحرين على يد أبي سعيد ، يرجع إلى حد كبير إلى حركة حمدان قرمط وانتقاضه على سلمية ومن بها . فقد كان أبو سعيد من أخلص الناس لحمدان قرمط ، ومن كبار دعاته في جنوب فارس الغربي ، وقد صادف هناك شيئا غير قليل من النجاح . إلا أن مصاعب كبيرة اعترضته ، وفقبض على ما جمعه من المال ، واتخذه من الخزائن والعدد ، وأفلت بحشاشته . فلم يزل في خفية حتى كتب إليه حمدان قرمط من كاراذي ( بالقرب من بغداد ) بالشخوص إلى ما قبله ، ولم يكن رآه . فلما عاينه رأى فيه نافذا فيما يكلفه ، ورأى أن ما دار عليه ليس من سوء سياسته ، المكن وجوه (٢) وقعت كالضرورة (٣) . .

وفى الوقت الذى دعا فيه حمدان أباسعيد الجنابي . حدث الانتقاض على سلبية : فمن قائل إن حمدان قرمط عين أباسعيد على الدعوة فى القطيف و بلاد البحرين ، فظل هذا على إخلاصه له ، حتى سمى أتباعه ـ على ما ذهب إليه دى ساسى (٤)\_ القرامطة.

<sup>(</sup>١) أسبة الى جناية على الخليج الفارسي شرقا ،

<sup>(</sup>٢) أمور أو ظروف فوق الدوره .

<sup>(-)</sup> ان حوال : المسالك والمراك من ٢١٠ .

<sup>(</sup>٤) ترى أن الداعى ابا زكريا العملى ، قد يكون على المذهب الاسماعيلي على عقيدة حمدان رعبدان . فالما انتفتا على الدعوة وأرسلا أبا سعيد بمبادى ، وعقائد إسماعيلية جديدة ، قتل زكريا العملى ، لأنه لم يعد على رأيه ، ولا بد \_ إن صح ذلك الافتراض \_ أن يكون أبو سعيد قد اتفق مع حدان على ذلك قبل عبيته إلى القطيف ، وإلا اعتبر عارجا عليه ، كما لا يبعد أن يكون حمدان وعبدان قد طلبا إلى زكريا \_ داعيهما على القطيف \_ الحروج على الدعوة الأولى التي يرأسها أبناء القداح ، فلما لم يجبهما إلى ما طلبًا و منه أرسلا إليه أبا سعيد ففنك به .

نسبة إليه، ومن قائل إن الذي أرسله إلى إقليم البحرين هو قداح الطالقان ـ على بن عبد الله القداح . وإلا كيف نفسر قتله أبا ذكريا الصماى داعية عبدان في بلاد القطيف(۱) ؟

وسواء أكان أبو سعيد قرمطيا يدين بالطاعة لحمدان أو لزكرويه ، فإن تعيينه على القطيف والبحرين ، قد تأثر لحد كبير بالعلاقة الرئيسية بينسلية من جهة و بين سيده حمدان قرمط من جهة أخرى . ويما يسترعى النظرحةا ، أن أبا سعيد كان يعمل وهو أشبه بملك مستقل ، حتى إن ابن فضل الجدنى حين ثار على ابن حوشب وعلى عبيدالله المهدى ، ادعى أمه فعل ما فعله أبو سعيد فقال : « إيما هذه الدنيا شاة ، ومن ظفر بها افترسها ، ولى بأبى سعيد الجمابي أسوة ، لأنه خلع ميمونا وابنه (٢) ودعالملى نفسه ، وأنا أدعو إلى نفسى (٣) . من ذلك نرى أن أبا سعيد لم يتقيد في سياسته بزعماء الدعوة الإسماعيلية ، وذلك يعلل فتور العلاقة بينه و بين الدولة الفاطمية . لأنه لم ينفذ مطالبها على النحو الذي كانت تؤمله منه .

# (ت) موقف عبيد الله من أنصار الدعوة في البين والمغرب وفارس

لم تكن رياسة الدعوة بسلية تهتم بنشر الدعوة بين القرامطة وحدهم ، بل كان المتهامها بنشرها فى بلاد اليمن والمغرب وفارس لا يقل شأنا عن ذلك ، حتى إنها وضعت في رياسة تلك الاقاليم الرئيسة ، أو على حد تعبير الإسماعيلية وبحار الدعوة » ، دعاة من الافذاذ الذين خلدوا أسمامهم فى عالم الدعوة .

ے آل یکون یحیی بن المهدی هذا علی ماذ کره بعض هو علی تداح الطالقان . وبما یؤپد هذا الرأی محاولة زکرویه فی آخریات حیاته الاتصال بأبی سعیدالجنابی ، ولو لم یکونا علی وفاق لما حاول ذلك أو فیکر فیه .

De Sacy: Exposé de la Religion des Druzes, vol. i. pp. (1) exxx. vi-vii.

 <sup>(</sup>۲) يقصد أحمد بن عبد الله القداح و ابن أخيه سعيد الخير .

<sup>(</sup>٣) الحادي الهاني : كشف أسرار الباطنية ص ٢٣

#### ١ - في بلاد البحن

وي بلاد بهن صاعف بن حوشب وابن فضل جهودهما في نشر الدعوة الإسماعيلية ، وفتح البلاد لسنية ، وضها إلى بلاد الدعوة . وقد نجحا في ذلك نجاحا كبيرا ، حتى نقب ابن حوشب ومنصور الهن ، واستطاع ابن فضل أن يستولى على أقاليم كثيرة أهمها إقليم صنعاء . وبما لاشك فيه أن ابن حوشب كان يدعو إلى الإمام الحسين بن أحمد . فنها ولى عهده أو نقل الإمامة \_ مؤقتا \_ إلى سعيد الحير ، عن طربق الاستبداع الإمامى ، لم ينتقض عليه كما انتقض حدان قرمط من قبل ، وفي عنيه كما ثار زكرويه وأبناؤه ، بل إنه لما وكتب له الإمام . . . بالعهد لعبيد الله ، وأذن له بالحرب . قام بدعوته وبنها في اليمن ، وجبيش الجيوش ، وفتح المندائن . . . وفريق الدعاة في الهن وعمال والهامة والبحرين والسند والهند ومصر والمغرب ، (١) ، وكان يراسل \_ فوق ذلك \_ الإمام وولى عهده ، حتى إن الحسين حين أدرك نجاح ابن حوشب قال لسعيد الخير : « هذه دو لنك قد أقبلت ، ولكن لا أحب ظهورها إلا من المغرب ) .

وبفضل جهود ابن حوشب انتشرت الدعاية على ما رأينا فى بلاد المغرب على يد داعييه الحلوانى وأبى سفيان أو لا ، ثم على يد أبى عبد الله الداعى ثانيا . كا تعاون ابن حوشب مع سنية فى نشر الدعوة بمصر ، فتكون بها — تبعا لذلك — جماعة من الإسماعيلية كانوا من حاشية النوشرى ، والى مصر بعد سقوط الطولونيين ؛ فساعدوا المهدى على الإفلات ، وهو فى طريقه إلى المغرب . ولا يخنى أن كشيرا من المصريين كانوا على عقيدة الإسماعيلية فى الوقت الذى مر سعيد الخير بمصر ، حتى إنه لجأ — على ما سنرى — إلى الاختفاء فى دور كثير منهم . وقد حدث كل حتى إنه لجأ — على ما سنرى — إلى الاختفاء فى دور كثير منهم . وقد حدث كل هذا بفضل تعاون ابن فضل مع سلبية فى ذلك الوقت .

وكان عبيدالله حين فراره من سلمية يقصد بلاد اليمن ، حيث كان يقيم ابنحوشب

<sup>(</sup>١) أبن خلدون : العبر ج ۽ س ٣٠

<sup>(</sup>٢) عمارة البني : تاريخ البين ص ١٤٢

الذى أطلق عليه الإسماعيلية , فجر الدعوة المتنفس (١) , وبما زاد فى عظمة مركز ابن حوشب أن « باب أبواب المهدى ، أى كبير دعاته ، كان أستاذا لابن حوشب . يقول جعفر الحاجب ، وكان فى صحبة المهدى حين فراره من سلمية : موأمرنا المهدى بالآخذ فى أهبة السفر والحزوج معه ، وأظهر لنا أنه يريد اليمن (٢) ويؤكد أبو حنيفة النعان المغرب (٣) قاضى قضاة الفاطميين فى المغرب ، وداعيهم الأكبر ، أن المهدى لما وصل إلى مصر فى سنة ١٩٢ ه ، كان يأمل أن يقصد اليمن وأن الذن صحبوه كانوا جميعا على هذا الاعتقاد .

ولكن إذا كان فى نية سعيدالخير أن يقصد الين ، فما الذى منعه من تنفيذ تلك النية ؟ من المحتمل جدا أن يكون رسل العباسيين وجواسيسهم قد سبقوا إلى تلك البلاد ، أو أن بعض أخبار هرب المهدى إلى اليمن قد عرفه العباسيون . كما لا يبعد أن يكون لما ذكره ابن عياش ، الذى نزل المهدى فى داره بمصر أثر فى امتناع المهدى عن قصد اليمن . فقد قال ابن عياش للنوشرى عامل العباسيين على مصر . حين سأله عن حقيقة المهدى المختفى عنده : , أما الرجل النازل على فوالله لا وصل إليه شى عن حقيقة المهدى المختفى عنده : , أما الرجل النازل على فوالله لا وصل إليه شى الا ما يصل إلى ، لا نه رجل هاشمى شريف تاجر ، من وجوه التجار ، معروف بالفضل والعلم واليسار . والذى أتى الرسول فى طلبه ، قد أعطيت خبره أنه توجه إلى اليمن قبل ورود هذا الرسول بمدة طويلة (٤) ، ويما يجعلنا تميل إلى الاخذ بهذا الرأى أن المهدى عدل عن قصد اليمن بعد وصوله إلى مصر .

على أن هناك من يقول: إن جماعة من الدعاة الذين يضمرون الكراهة والبغضاء للمهدى، قد فصدوا اليمن، فأفسدوا عقول كثير من أهلها، وعلى الآخص الزعيم الثانى ابن فضل. عا جعل المهدى لا يرحب بفكرة إقامة الدولة الفاطمية المنشودة فى بلاد تضم أمثال هؤلاء المتآمرين. وهذا يدلنا على بعد نظر المهدى ؛ فقد كان. للثورة التى أشعلها ابن فضل على ابن حوشب بعد ذلك، أثرها فى إضعاف الدعوة.

<sup>(</sup>١) الحمالب : غاية المواليد ص ٢١

<sup>(</sup>٢) اليماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠

<sup>(</sup>٣) افتتاح الدعرة الزاهرة ص ٤٠ ( من المنتخب )

<sup>(1)</sup> العالى: سيرة جعفر الحاجب ص ١١٣

الإسماعيلية في تلك البلاد ، بل في قلب مشروعات الفاطميين في بلاد المشرق رأسا على عقب . يقول أبو حنيفة النعمان المغربي (١) : , وكان تقدم بعض دعاته فقصد البمن قبله وفسد أمره . فأتى إلى أبي القاسم ، صاحب دعوة البمن ، فأراد أن يستوله فوجده ثابتا في أمره ، فانصرف عنه إلى على بن الفضل صاحبه ، وكان في ناحية من البمن ، فاستماله ، فأفسده ، فكان يقال في ذلك الوقت : أتى عراق إلى عراق يطلب أن يسخر منه فلم يمكنه ذلك ، فأتى البماني فسخر منه ، فانسلخ على بن الفضل من أمره وأمر أوليائه . . . فارب أبا القاسم . . . واتصل ماكان من ذلك بالإمام ، فكره دخول البمن على هذه الحال . .

وعلى الرغم من عدم صحة كل ما أورده النعان، وخاصة أن ابن الفضل لم يقم في وجه على بن حوشب إلا بعد قيام الدولة الفاطمية بأربع سنوات تقريبا، تبين عبارته في وضوح أن هناك من حذا حدو حمدان قرمط وأنصاره، بل حذا حذو زكرويه وأبنائه ، في الانتقاض على سعيد بن الحسين ، بما بجعلنا تميل إلى القول بأن تقليد سعيد الخير الإمامة قد أوجد حركات انقلابية بين الإسماعيلية، وأن هذه الحركات لم تقتصر على القرامطة وحدهم ، بل شملت بعض دعاة البمن (٢).

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة ( من المنتخب ) ص ٤١

<sup>(</sup>۲) لا ندرى إذا كان المعان يقصد بالعراقي الحائن , فيروز،، الذى كان , داعى الدعاة وأجل الناس عند الامام وأعظمهم منزلة ، والمدعاة كلهم أولاده ومن عدد يده وهو باب الأبواب إلى الأنمة،، والذى انتقض على سعيد الخير حين علم أنه يقصد المغرب دون البين ، لأنه عز عليه أن يترك بلاد الشرق الادبي ويقصد بلاد المفرب المقفرة ، كاعز عليه أن تصفف زعامته أمام سطوة أبي عبد إلله الداعى في تاك البلاد ، ولا غرو فارت فيروز لم يكن على صلة وثيقة بأبي عبد الله الداعى ، مع أنه سيكون صاجب الزعامة المطلقة على تلييده ابن حوشب داعى دعاة البين ، وعلى صهره أبي على داعى دعاة مصر عافزا كان النعمان يقصد ذلك الداعى فقد أخطأ ، لا نه فر من مصر إلى البين ، واستمر ردحا من الرمن مرضع تقدير ابن حرشب ، حتى أبي إليه الخبر من المهدى وأبي على داعى دعاة مصر عثانه على قتل فيروز ، ولمنا تشك في أن وصول رسا اللهدى وأبي على إلى ابن حوشب انما كان بعد خروج المهدى ومعنى الي البين ، أضف الى ذلك أن ثورة على الرقة على ابن حوشب كانت بعد سنة ١٩٥٩ ه على ما سيأتي سائي با أنها كانت ثورة على المرش الفاطمي ، ولم تمكن اذا في الوقت الذي خرج فيه المهدى من مصر من مصر ( ما الذي خرج فيه المهدى من مصر ( ما اكثر الذي خرج فيه المهدى من مصر ( ما اله كانت بعد ذلك بنحو ثما في سنين أو أكثر .

ومن المسائل الشائقة فى تاريخ الدعوة الإسماعيلية فى اليمن ، اعتبار الأئمة الإسماعيلية تلك البيلاد أماكن استراتيجية هامة للنهضة بالدعوة بعد قيام الدولة الإسماعيلية تلك البيلاد المغرب ، لأنه يسهل على الدولة الشيعية التى تقوم فى بلاد المغرب ، أن تتحرك شرقا إذا ما أرادت أن تغزوالعالم الإسلامي (١) ، وترث بغداد ، على حين أنه قد يتعذر عليها أن تفعل ذلك إذا قامت فى بلاد اليمن ، إذ يصعب على على حين أنه قد يتعذر عليها أن تفعل ذلك إذا قامت فى بلاد اليمن ، إذ يصعب على الجيوش اليمنية ، مهما كان عددها وإعدادها ، أن تخترق بلاد العرب من الجنوب إلى الشهال ، وأن تمر ببلاد من أوعر بلاد العالم وأكثرها فقرا فى طرق مواصلاتها .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن مراجعنا الإسماعيلية أوضحت أن هناك أفكارا كانت تجول فى أذهان كبار الدعاة والأثمة ، تتلخص فى أنه إذا قامت الدولة الفاطمية فى المغرب وتحركت بحيوشها نحو المشرق لفتح مصر وغزو العالم الإسلامى ، فإن اليمن تمدها بالنجدة ، وتتلاقى جيوشها مع الجيوش المغربية فى تلك البلاد ، وبعبارة أخرى يقوم إسماعيلية اليمن بمساعدة الفاطميين فى الوقت الذى تقوم فيه القرامطة ، فتلتق فى مصر الجيوش الفاطمية المغربية بالجيوش الإسماعيلية القرمطية واليمنية ، يتضح لنا ذلك مما ذكره اليماني فى كلامه عن فرار فيروز إلى ابن حوشب ، وتبريره بقاءه فى اليمن ، بادعائه ، أن الإمام بعث به مشرفا عليه إلى أن يقدم من المغرب بالعساكر إلى مضر ، ويكتب إليه ليستقبله بعساكر أهل اليمن ».

وعلى أبة حال لم يصب النعماني كما لم يصب جعفر الحاجب في سيرته حين يدعى أن ابن حوشب قاتل ابن فضل وانتصر عليه ، وأن ذلك كان بسبب فيروز ، لا ننا سنرى ما مخالف ذلك عند كلامنا على علاقة المخليفة المهدى بابن فضل . واذن تستطيع أن نقول ان المهدى لم يشأ أن يقصد بلاد اليمن في سنة ٢٩١ ه ، وعلى الرعم من نجاح الداعيين ـ ابن حوشب وابن فضل ـ هناك ، لم تستطع الدعوة أن تغزو تلك البلاد ، كما أنها لم تستطع أن تتغلب على المذاهب السائدة فيها . أصف المل ذلك أن كلا من ابن حوشب وابن فضل كان يعمل مستقلا عن زميله في كثير من الأحيان ، وأن ابن فضل لم يشعر في ذلك الوقت بالتبعية لابن حوشب . ومن ثم كان من الصعب على المهـــدى أن يقصد بلادا لم تترحد زعامتها تحت راية اسماعيلية واحدة ، تستطيع أن ته الملك والسلطان كما فعل ابو عبد الله الشبعى . ( المهانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠ ، ١١٥ ) .

<sup>(</sup>١) التماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٥

هذه فکرة جریئة ، ولا بد أنها جالت بخاطر المهدی ، فرددها فیروز داعی دعاته و باب أبوا به .

#### ٧ \_ في المغرب

راجت الدعوة الإسماعيلية في المغرب رواجا عظيما على أيدى دعاة ابن حوشب كالحلواني وأبي سفيان ، وتستمت الدعوة هناك غاربها على يد داعيه وتابعه أبي عبد الله الشيعي . وكان نجاخه سريعا ؛ فقد خرج إلى المغرب ، وهويدين بالطاعة الامام الحسين بن أحمد العلوى وحجته أحمد الحكيم بن عبد الله القداح ، ووصل إلى المغرب وهو يدين بالطاعة للامام الحسين وحجته الجديد سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو سعيد الخير . ولسنا بصدد محث عوامل نجاحه السريع ، ولا عبد الله القداح ، وهو معيد الخير . ولسنا بصدد محث عوامل نجاحه السريع ، ولا بصدد شرح صراعه مع منافسيه من زعماء البربر وملوك الأغالبة ، وإنما بهمنا أن نبين الرابطة التيكانت بينه وبين سعيد الخير منذ توليته عرش الإمامة إلى حين توليته عرش الخلافة .

كان لفكرة المهدى أثرها فى بلاد سادها الجهل، وملاها تعسف الحكام السنيين ألما وضجرا. وكانت الاحاديث تكثر فى بلاد المغرب بقرب ظهور المهدى، وأن الشمسستشرق من مغربها، أى أن دولة العلويين المنشودة ستقوم من بلاد المغرب. ولم يكن إرسال الحلوانى وأبى سفيان إلا للتمهيد لهذه الفكرة، وحرث الارض ولم يكن إرسال الحلوانى وأبى سفيان إلا للتمهيد لمؤة الفكرة، وحرث الارض بصاحب البذر، الذى ذكره لكم أبوسفيان والحلوانى». يتغنى للكمتاميين بقوله: وأنا صاحب البذر، الذى ذكره لكم أبوسفيان والحلوانى». وفي الحق أن نجاح أبى عبد الله فى بلاد المغرب يرجع لحد كبير إلى حسن علاقته بالمهدى وإشادته بفضله. ولم يكن التفاف المغاربة حوله إلا لأنه كان يخبرهم بأنه البشير للمهدى ، وأنه ملا قلوبهم بالأمل فى امتلاك الارض جميعها إذا ما رفعوا السيف فى وجه أعداء المهدى . وقد وضع للكتاميين من الاحاديث والتنبؤات ما أثار حماستم ؛ فن قوله لهم فى فيج الاخيار: وهذا فيج الاخيار، وماسمى إلا بكم ولقد جاء فى الآثار، أن للمهدى هجرة تنبو عن الأوطان، ينصره فيه الاخيار، من المدنان ؛ قوم اشتق اسمهم من الكتمان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا الهل ذلك الزمان ؛ قوم اشتق اسمهم من الكتمان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا المحاديث ويروجكم من هذا المهدى المدنان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا المهدى المدنان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا المهدى المدنان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا المهدى المدنان ؛ فوم اشتق اسمهم من الكتمان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا المدنان ؛ قوم اشتق اسمهم من الكتمان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا المدنان المدينان ؛ فأنه كتامة ، وعزوجكم من هذا المدينان المدينان ؛ فأنه كتامة ، وعزوجكم من هذا المدينان المدينان المدينان به قوم الشين المدينان المد

الفج سمى فج الاخيار» . والواقع أن أبا عبد الله كان يستغل اسم المهدى فى نشر دعو ته ، وكان فى الوقت نفسه يخاص له الإخلاص كله .

ويما لا مراء فيه أن تأميم سعيد بن الحسين على يد إمامه الحسين بن أحمد العلوى ، لم يثر في نفس أبى عبد الله من الحنق ماأثاره بينالقرامطة . فظل على ولائه لسلمية ، وأخذ برسل رسله وهداياه إلى الإمام الحسين المستقر أولا، ثم إلى الإمام المستودع سعيد الخيرثانيا ، بما جعلالأول يتنبأ للثانى بقرب قيام دولته فى المغرب، فيقول له : , هذه دولتك قد أقبلت . ولكني لا أحب ظهورها إلا من المغرب ، . ويقول أيضا : إنك ستماجر بعدى هجرة بعيدة تنبو بها عن الأوطان ، وتلاقى محنا شديدة ، مشيرا بذلك إلى رحلته إلى بلاد المغرب؛ ولذلك آثر الإمام المستودع ـــ سعيد الخيرـــ بلاد المغرب على الىمن ، لحسن العلاقة التي كانت قائمة بينه وبين أبي عبد الله داعي بلاد المغرب، حتى إننا نراه في سفره يصحب رسل أبي عبد الله، فكان ـ كما يقول أبو حنيفة النعان المغرى(١)\_ . معــه بعض الكتامينُ الذين كانوا ينفذون إليه . . ويقول جعفر الحاجب في رحلة المهدى: إنه كان مع المهدى جماعة , من الكتماميين الذين كانوا ينفذون إلينا إلى سلمية (٢). . كل هذا بجعلنا نقول في كثير من الاطمئنان : إن اتجاه المهدى إلى بلاد المغرب كان بوحي من أبي عبد الله الشيعي . يقول المقريزي (٣): , وسير أبوعبد الله إلى عبيد الله ن محمد (٤) رجالًا من كتامة ليخبروه بما فتح الله له ، وأنه ينتظره ، فوافوا عبيد الله بسلمية من أرض حمص ، . ويقول النيسابوري(٥): ﴿ وَمَعَ ذَلِكَ كَانْتَكُمْتِبَأَ فَي عَبْدُ اللَّهُ تَتْرَى تَطْلَبُهُ حَيْثًا نَزَل ، فَكُمْتُب إليه أن اقدم فقد استقامت لك العساكر. . .

و إذا صح ذلك ، فما هي الدوافع التي دفعت بأبي عبد الله إلى طلب المهدى ليقيم. بحواره ، مع أن ذلك قد يحدّ من نفوذه؟ الواقع أن أبا عبد الله كان يعتقد أن ظهور

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة ( من المنتخب ) ص ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) العاني ( سيرة جمفر الحاجب ) س ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) الخطط : ج ٢ ص ١١

<sup>. (</sup>٤) يقصد محمد الحبيب الدى يقال إنه هو الحسين بن أحمد العلوى .

<sup>(</sup>٥) كتاب استتار الامام ص ١٠٦)

المهدى بين ظهرانى أنصاره يشحد عزائمهم ، خصوصا أنه كان قد انتهى من صراعه مع المغاربة ، فى السنة التى خرج فيها المهدى من سلبية وبدأ صراعه مع دولة الاغالبة ، أى أنه بدأ حربه مع دولة منظمة ، لها جيشها الثابت الدائم . وهذا يحتاج إلى مؤازرة معنوية ، قد بجدها فى وجود المهدى بجانبه . لذلك كان يؤكد لانصاره أن المهدى سيفاجئهم بالظهور بينهم . ويبدو أن كثيرا من أنصار أى عبدالله قد جزعوا من سجن المهدى فى سلجاسة ، وخافوا على حياته ؛ إلا أن أبا عبدالله كان يؤكد لهم و لجميع أصحابه ، د الذين استجابوا لدعوته ، أن الله سبحانه يحفظ المهدى ويقيه ، ويدفع عنه ، حتى يظهره ويعز نصره ، وكان من أثر ذلك أن «قويت بصائرهم ، وخلصت نباتهم » (١).

على أن اتجاه المهدى إلى بلاد المغرب، وتحقق أبى عبد الله من وجوده فى شمال إفريقية ، جعله بجزم بقرب ظهوره ، ويستغل ذلك فى الحط من شأن أعدائه الأغالبة . فكان للدعاية إلى المهدى وهو فى سجنه بسجلماسة ، آثره الفعال فى التفاف الناس حوله . ولهذا كان من أهم ما كان يذيعه بين الناس : «المهدى يخرج فى هذه الأيام ، ويملك الأرض ، فياطوبى لمن هاجر إلى وأطاعنى (٢) . كما جعل ، يغرى الناس بأبى مضر زيادة الله ويعيبه » (٣) ، ويذكر كرامات المهدى وما يفتح الله له (٤) . وهكذا كان اللاتصال السرى بين أبى عبد الله وإمامه فى سلميسة أو فى طريقه إلى المغرب أو فى سجنه بسجلماسة ، أثره الكبير فى التفاف الناس حوله ، غياحه بعد ذلك .

وعلى الرغم من سجن المهدى بسجلماسة فى أقصى بلاد المغرب . كان أبو عبدالله على اتصال دائم به ، حتى إنه لما انتصر على زيادة الله فى حربه الأولى معه ، بشره بذلك . يقول ابن خلدون : (٥) ، وكتب الشيعى بالفتح إلى المهدى ، مع رجال من.

<sup>(</sup>١) النعمان: شرح الأخبار ( من المنتحب ) ص ٣٣

<sup>(</sup>۲) المنصورى : زېدة الفكرة ج ه ورقة هم١

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه

<sup>(</sup>٤) المقريزى: الخطط جرم ص ١١

<sup>(</sup>ه) المبرح يوس مه

كتامة أخفوا أنفسهم حتى وصلوا إليه ، وعرفوه بالخبر ، ويقول المنصورى (١) : , وعظم أمر أبي عبد الله ، واستقرت دولته ، وكتب . . . كتابا إلى المهدى وهو في سجن سجلاسة يبشره ، وسير الكتاب مع بعض ثقاته ، فدخل السجن في زى قصاب يبيع اللحم ، فاجتمع به وعرفه ذلك ، . وهذه الأمثلة تدل على ماكان هنالك من اتصال بين رياسة الدعوة في منفاها وبين رجالها ، كما تدل في الوقت نفسه على الطرق المحكمة التي كان ينبعها الدعاة في سبيل الاتصال برؤساء الدعوة .

ومع أن أبا عبد الله كان بجب أن يقيم إمامه في شمال إفريقية ، ليتخد من قربه منه ، مع أنه كان مسجونا ، وسيلة للتأثير في أنصاره ، إلا أنه كان يشفق عليه ، ويخاف على حياته ؛ حتى إنه لما قضى على آخر جيوش الأغالبة ، وفر زيادة الله إلى المشرق ، لم يشأ أن يتسرع في ذكر اسمه ، وإعلان خلافته ، خوفا على حياته . لذلك أمر « بالصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعلى الحسين وفاطمة (٢) . . وضرب السكة منقوشا على أحد وجهيما , بلغت حجة الله ، ، وعلى وجههما الآخر ، تفرق أعداء الله ، . وكتب على السلاح «عدة في سبيل الله » ، ونقش على خاتمه الذي يستخدمه في يختم به , فقوكل على الله إنك على الحق المبين (٣) ، ، وعلى خاتمه الذي يستخدمه في الطبع على السجلات « و تمت كلمات ربك صدقا وعدلا لا مبدل لسكاياته ، . وإذا ركب نودى في الخيل «باخيل الله اركبي» ، وكتب على أفحاذ الخيل «الملك لله ، وعلى أعلامه أي بنوده «سهزم الجمع ويولون الدر (٤) . . كما أن الخطباء لما طلبوا منه أن بذكر لهم اسم من يخطبون له . لم يذكر اسم أحد ، ولم يعين أحدا (٥).

وقد يسأل بعض : هل كان أبو عبد الله يجهل اسم المهدى حتى لاينادى باسمه ؟ أو أن المهدى أمره بذلك ، حتى لايتسرب شيء عن شخصيته ، فيكون فى ذلك نهايته ؟ أما أن أبا عبد الله لم يكن يعرف اسم المهدى ، فإذا غير معقول ، بعد أن رأيناه

<sup>(</sup>١) زبدة الفكرة ج . ورفة ١٥٨

<sup>(</sup>٢) ابن خلدرن ؛ العبر ج ۽ ص ٣٦

 <sup>(</sup>٣) سورة النحل آمة ٧٩

<sup>(</sup>٤) سورة القدر آية ٥٤

<sup>(</sup>٥) المجانى: سبرة جعفر الحاحب ص ١٢٣

من تبادل القواد والرسائل بينهما . حقيقية أن أبا عبد الله لم يكن قد رأى المهدى مطلقا ، ولكن عدم رؤيته إياه ليس معناه أنه بجهل اسمه أو حفيقته ، كما لا يبعد أن يكون عبيد الله هو الذي أمره بذلك .

لم يكن أبو عبد الله يعمل على تكوين ملك لنفسه أو لأهله، بل إنه أظهر منتهى الإخلاص في خدمة سادته من الأثمة ، حتى انتهى به الأمر إلى تبكوين دولة لهم في سنة ٢٩٦ ه. ولم يكن كا في سعيدالجنابي يعمل مستقلا أو شبه مستقل ، أو كعلي بن الفضل الذي أسكرته نشوة الانتصار والتملك، فخرج عن مألوف جماعته ، ونادى بالثورة على الفاطميين وإلاسلام جميعًا. بل لم يكن أبو عبدالله كالقرامطة الذين ملا الحقد نفوسهم حين رأوا ,حجة، إمامهم يحل محل الإمام، فانتقضوا على الإمامة الجديدة، وحاربوها في غير هوادة ، وإنما كان أبو عبد الله يعمل ــ منذ وطئت قدماه بلاد المغرب ـ في إخلاص للفاطميين ، ويعرض نفسه وصحته للفنا. في سبيل إمامه ومذهبه . كان يعمل لتشييد ملك ، وإقامة دولة ، وخلق خلافة ، لكنه لم يكن يطمع في رياستها ، فلمــا دنت له القطوف سلمها إلى مستحقها وهو المهدى ؛ لذلك كان حتما عليه أن يبذل ما في طاقته لإحضار المهدى من سجلماسة سليما معافى. وإن أشسد أيام أبي عبد الله وأحلكها كانت تلك الآيام التي قضاها بعد أن أزال دولة الأغالبة ، وأسس دولة إسماعيلية قوية في رجب سينة ٢٩٦ م، كان هو نائب رئيسها. وكان يعنيه أن يرى المهدى فوق عرشه ، وإلا انتقض عليه جميع من حملوا السيف معه . ومن تُم أخذ يعمل على تنظيم هـذا الملك الجديد، واستمر ينظمه وعينه ترنو إلى ذلك الرجل الذي كان محبوسًا بسجلماسة لثلاثة أشهر (١).

خرج أبو عبد الله بحيش ضخم من إفريقية (تونس) قاصدا بلاد المغــرب الأقصى إلى سجلماسة ، فحافته جميع القبائل المغربية . وهو فى طريقه إلى تلك المدينة ، فسلمت قيادها إليه . وكان أبو عبد الله يستطيع أن يسحق بجيشه الكبير ملك بنى مدر ار ، ويستولى فى زمن قصير على حاضرتهم سجلماسة ؛ ولكنه رأى ألا يلجأ إلى السيف إلا إذا أعجزته الحيلة ، فأرسل إلى اليسع بن مدرار يستلينه ويطمئنه ،

<sup>(</sup>١) اليمانى : سيرة جعفر الحاجب ( من المنتخب ) ص ١٢٣ . دخل أبو عبد الله رقادة في وجب سنة ٢٩٩ م ، وخرج منها إلى سجلاسة في شوال دن السنة نفسوا .

ويقسم له أغلظ الأيمان أنه لم يأت لحربه، وإنما فعل ذلك ليحفظ على المهدى حياته. يقول أبو حنيفة النعان (١): ووأرسل أبو عبد الله رسلا من الحدم إلى اليسع بن مدرار، وكتب إليه كتابا يؤمنه من جانبه، ويتلطف له فيه، ويذكر أنه إنما قدم لحاجة، ولم يقدم للحرب، ووعده الجيل من نفسه، والبر والإكرام، وأكد ذلك له وبالغ فيه. فلما وصلت الرسل بكتابه إليه رمى به بعد أن علم مافيه، وأمر بقتابه فقتلوا، كما أن أبا عبدالله لم يذكر لليسع أية إشارة عن اسم المهدى، حتى لايثير حفيظته وحنقه عليه، وإنما لجأ إلى الملاينة والتورية، فكتب من جديد لليسع بخبر المهدى، «وأنه إليه جاء، ويسأله ترك التعرض له، ويعده بالجيل» (٢). بل لقد أرسل الداعى الى اليسع ثلاث مرات، وتناسى جفاءه وقتله رسله، كل ذلك ليحكم الحصار حول سجلماسة، ولا يثير كراهية صاحبها اليسع.

وقد لجأ أبوعبد الله إلى السيف حين أعجزته الحيل وأخفقت السياسة . ومن حسن الحظ أن المهدى لم يكن هو الشخص الوحيد الذي يدعو له أبو عبد الله بسجلماسة ، حتى إن البسع أمسك عن الفتك به . وعلى أية حال ، فقد أحاط أبو عبدالله بسجلماسة ، وحاربه اليسع ساعة ، ثم حال الليل دون احتلال الجيش الإسماعيلي هذه المدينة ، « وبات أبو عبد الله ومن معه تلك الليلة في غم عظيم ، لا يعلمون ما صنع بالمهدى (٣) ، على حين كان اليسع ومر معه من أقاربه قد أفلتوا محشاشاتهم .

على أن جعفرا الحاجب، الذي شاهد كل هذه الحوادث في سجلهاسة، يقول إن اليسع أخرج المهدى ، وتمكن من الإفلات ، في الوقت الذي كان فيه أبوعبدالله وأنصاره مشتغلين باستقبال المهدى . ثم أحضر القائم ، وكان مسجونا في منزل غير منزل المهدى ، كما أحضرت حاشية المهدى ، الذين شاركوه في بأسائه وضرائه ، ومنهم جعفر الحاجب ، وتتبعوا اليسع ، وقبضوا عليه وقتل .

وهكذا سر الناس سرورا عظيما ، حتى كادت تطيش عقولهم ، وحف المؤمنون بالمهدى والقائم ، والدعاة يمشون حولها ، وأبو عبد الله يمشى بين يدى المهدى ويقول :

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة س٠٤٤

<sup>(</sup>٢) شرح الأخبار من ٣٣

<sup>(</sup>٣) النعمان: افتثاح الدعوة الزاهرة ص ٥٤

« هدذا مولای و مولاکم أیها المؤمنون ، و یحمد الله ویشکره ، و یبکی من شدة الفرح ، (۱) . و هکذا تکللت أعمال أبی عبد الله الشبعی بالنصر والظفر ، وأقام دولة الفاطمیین المنشودة ، و انتهی فی الیوم نفسه ذلك الدور المعروف بدور الستر، أو بدور الأثمة المستورین ، و دخل تاریخ الإسماعیلیة فی طور جدید هو دور الظهور، أی ظهور الاثمة الاسماعیلیة ، الذین بده و ایجهرون باسم الحلفاء الاثمة . و و صل المهدی \_ کا سنری \_ إلی إفریقیة فی أو ائل سنة ۲۹۷ ه ، دولم یبق أحد من العرب و العجم من و جوه الناس و غیرهم إلا استقبلوا المهدی عم ، یوم دخوله إفریقیة (۲) ،

#### ٣ \_ في فارس

اتخذت الدعوة الإسماعيلية طريقها إلى فارس منذ هرب محمد بن إسماعيل بن جعفرالصادق، ومعه حجته ميمون القداح، من الحجاز إلى شرق المملكة الإسلامية. وكان المجهود الجبارة التي بذلها عبدالله بن ميمون القداح حجة الإمامين المستقرين: عبد الله الرضا وابنه أحمد، أثر كبير في تلك البلاد. واشتهر من دعاته هناك داع يسمى وخلفا ، استطاع أن يكوّن في بلاد الرى جماعة من الإسماعيلية سميت والخلفية ، نسبة إليه وكان يشرف عليها بنفسه تارة ، ويشرف عليها ابنه أحمد بن خلف تارة أخرى . وبفضل هذه الجهود الأولى انتشرت الدعوة الإسماعيلية في الري وطبرستان وآذر بيجان ، وانضم إليها بعض الوجوه الممتازين في العملم والآدب غاصة. فن هؤلاء الداعى وغياث الذي استعان بأدبه ، والفكتا با أسهاه والبيان ، والزكاة والصوم والحج وغيرها من التكليفات الشرعية ، كا كانت له مواقف حاسمة في مناظرة العلماء السنيين . وقد تمكن الداعي غياث بفضل بيانه من الوصول إلى قلوب سامعيه ، فانتحل كثير مذهبه ، وأقبلوا على دعوته جماعات . وكان يطلق . قلوب سامعيه ، فانتحل كثير مذهبه ، وأقبلوا على دعوته جماعات . وكان يطلق . قلي أشياعه اسم والخلفية ، أحيانا ، و «الغيائية ، أحيانا أخرى (٣) .

<sup>(</sup>١) النعمان: افتتاح الدعوة المزاهرة من ه٤

<sup>(</sup>٢) اليماني : سيرة جمفر الحاجب ص ١٣١

<sup>(</sup>٣) نظام الملك : سياسة نامة ج ٢ س ٧٢

ذاع صيت الداعى غياث في الوقت الذى أسندت فيه رياسة الدعوة وإمامتها إلى سعيد الحنير ، وهو عبيد الله ، و بينها كان صاحب الشامة ( الحسين بن ذكرويه ) يفتك بأفراد بيت المهدى في سلبية ، كان الداعى غياث يدعو له في المشرق ويحاول أن يجذب إلى إمامه كبار الأمراء والحكام ، فاستقر بمرو الروذ بخراسان ، وتمكن من جذب الأمير الحسين بن على المروروذي إلى المذهب الإسهاعيلي ، وكان لهدا الأمير نفوذ لايحد في خراسان ، وخصوصا في بلاد الطالقان وهراة والغور . وكانت الدعوه الإسهاعيلية بفارس تمتاز بأمور ثلاثة :

الأول: ميل الفرس إلى الدعوة الإسماعيلية لما كان بينهم و بين العلويين الحسينيين. من علاقة طيبة ، لما بينهم من صلة النسب من جهة ، ولرغبة كثير من الفرس فى الانتقام من الأمويين والعباسيين من بعدهم من جهة أخرى ، ثم لأنه يسهل على كثير منهم أن يحققوا مآربهم الشعوبية عن طريق التقرب من أهل بيت على ، بعد أن عجزوا عن طريق العباسيين .

الثانى: أن القائمين بالدعوة الإسهاعيلية فى تلك البلاد كانوا من العلماء، فلم يكن كبير الدعاة هذا لك يبيح نشر الدعوة إلا لمن كان ضليعا فى العلم والمعرفة، وذلك بسبب انتشار الثقافة بين الفرس. ومن ثم اتخذ الداعى غياث من الفيلسوف أب حاتم معروف النيسا بورى نائبا عنه فى نشر الدعوة الإسهاعيلية. وكان أبو حاتم هذا من العلماء الفلاسفة، كما كان شاعرا، عالما بتاريخ العرب وفلسفة اليونان. ولذلك كان تأثيره فى العامة عظما كتأثير أستاذه غياث.

النالث: رواج نظرية المهدى في تلك البلاد. ولاغرو، فقد شغلت هذه النظرية أذهان الفرس، وآمنوا بها إيمانا جعلهم ينضوون تحتالواء الإسماعيلية بسهولة تامة، ليحققوا من وراثها آمالا كبارا كانت تجيش في صدورهم. غير أن الدعاة هناك كانوا يسرفون في الإيمان بها، حتى كانوا يحددون موعد ظهور المهدى. ولا بدع فقد كانت الإمامة ترنو ببصرها إلى الناحية الغربية من المملكة الإسلامية، لإ إلى الناحية الشرقية. وقد أخطأ الداعي معروف، كما أخطأ زعيمه غياث، في تحديد كل منهما موعدا لظهور المهدى؛ فلما لم تتحقق نبوء تهما انفض كثير من حولها، واشتد السنيون عليهما، واتخذوا من ذلك ذريعة للنكاية بالإسماعيلية في الرى

وخراسان ، واتهموا غياثا وتلميذه بالكذب ، بل لقدد انضم إلى السنيين في هذا جماعة من الشيعة الذين كانوا يخلصون لعلى وأبنائه جميعـا . فكان من أثر ذلك أن فرغياث (١). ولابد أن يكون ذلك قد حدث قبل سنة ٢٩٦ هـ ، أى قبل ظهور المهدى .

وبما هو جدير بالملاحظة أن هؤلاء العلماء الدعاة كانوا يناصرون نظرية المهدية عبل قيام الدولة الفاطمية ، وينادون بقرب ظهورالمهدى الذى سيمار الأرض عدلا، كما ملئت جورا وظلما ، لجذب الناس إلى الالتفاف حول منقذهم المنتظر وحول دعاته . فلما قامت الدولة الفاطمية ، وظهر المهدى ، باسم الخليفة الفاطمي ، عمل هؤلاء العلماء على إحاطة الأئمة الخلفاء بهالة من التقديس ، حتى لقد وصلوا بهم إلى درجة العبادة . وعلى أية حالة كان لهذه النهضة المذهبية في فارس في عهد عبيدالله أثر بعيد ، حتى لقد أصبحت هذه البلاد بعد قرنين مستودعا هاما لجاعة النزارية ، أتباع بعيد ، حتى لقد أصبحت هذه البلاد بعد قرنين مستودعا هاما لجاعة النزارية ، أتباع نزار بن المستنصر ، الذين أنشأهم الحسن الصباح ، ومن سلالتهم أغا خان اليوم .

## ٣ \_ رحلة عبيد الله إلى بلاد المغرب

لم تعد سلبية منذ أن ولى الحليفة العباسى المعتضد ( ٢٧٩ ــ ٢٨٩ ه ) مكانا صالحا لإيواء الآئمة المستورين ، كما لم يعد الإمام الإسماعيلى المستودع المستور، يتمتع بما كان يتمتع به أئمة الاستقرار قبله ، فثار القرامطة فى وجمه . هذا بالإضافة إلى أن رواج الدعوة الإسماعيلية رواجا كبيرا فى كل من اليمن و بلاد المغرب ، قد آذن بقرب زوال عهد سيادة سلمية ، إذ كان لا بد للامام المستور من أن يظهر ، ولدور السترمن أن ينتهى ، وللمذهب الإسماعيلى من أن ينهض على أكتاف أئمة خلفاء ـ لكل

<sup>(</sup>١) طه شرف . تاريخ الاسماعيلية السياسي ح ، ورقة ١٦٠

هذه الأمور بدأت رحلة المهدى ــ سعيد الخير ــ فى سنة ٢٨٧ م ، وانتهت بإخراجه من سجن سجلماسة ، وتربعه على عرش الخــلافة الإسماعيليــة فى أوائل سنة ٢٩٧ م .

ويمكريننا تقسيم رحلة عبيد الله من سامية إلى رقادة إلى مراحل أربع :

#### (١) من سلمة الى الرملة:

وفي هذه المرحلة نتناول أسباب هجرة المهدى من سلمية . وقد أشرنا إلى تلك الأسياب عنمد كلامنا على علاقة المهدى بالقرامطة في دور الإمامة ، وخصوصا قرامطة الشمال وقرامطة السواد ، وعندكلامنا على أبي عبدالله الشيعي ، وموقف المهدى منه . والحق أن ثورة القرامطة على سعيد بن الحسين ، وإغراء أبي عبد الله إياه بالذهاب إلى بلاد المغرب \_ كان ذلك كله من أسباب هجرته . أضف إلى ذلك تنمه الدولة العباسية إلى خطورة مركز سلمية في القرن الثالث الهجري ؛ فقد أدرك كل من المعتضد (٢٧٩ ـــ ٢٨٩ هـ) والمكتنى (٢٨٩ ـــ ٢٩٥ هـ) أن الدعوة لإمام إسماعيلي مستور قد بلغت ذروتها : فهاهىذى بلادالسواد تموج بأتباعه علىالرغم من أنها كانت تقع تحت سمعه و بصره ، وهاهو ذا ابن حوشب وزميله ابن فضل يستوليان على أحسن بقاع البين ويبشران بقرب ظهور المهدى من والد إسماعيل ، وها هو ذا أ بوعبدالله الشيعي ينشر الدعوة لذلك الإمام الإسماعيلي المستور، ثم يأخذ بتلابيب دولة الأغالبة المتداعية . واليس هذا وحده ، بل لقد أدرك العباسيون أن حركة كهذه قد اختمرت في فارس وخصوصا في الري وطبرستان وخراسان ، أدركوا هذا كله ، كما أدركوا أن نشاط الإسماعيليين نزداد في سلمية في حزم وتؤدة . فلم يكن بد إذن من أن يعمل العباسيون على القضاء على هذه الحركة قبل أرب يستفحل خطرها . وعما ساعد العياسيين أن أحد ولاة سلمية من قبلهم قد ثارت شكوكه حول ذي مقام كبير في هذه المدينة ، واعتقد أنه هو الذي تروج الدعوة باسمه في كافة أنحـــا م العالم الإسلامي . وكان ذلك الوالي صادق الفراسة ، لأن مسذا الكبير لم يكن سوى المهدى نفسه الذي تزعزع مركزه بعد انتقاض حمدان عليه ، ومحاولة أ بنا. زكرويه الفتك به . لذلك أدرك الإمام الإسهاعيلي استحالة بقائه في سلمية ، وعزم على الهرب.

منها . وسرعان ما عمل دعاة المهدى ببغداد على عزل والى سلمية (١) ، ولفتوا نظره إلى الخطر المزدوج من العباسيين ومن أبناء زكرويه ، وبعثوا إليه بهذه الآخبار ، «على أجنحة الطيور ... فسبقت كتب الدعاة إلى سلمية قبل النركى (٢) ، أى الوالى .

وكان بقصور المهدى عدد كبير من الأهل والأقارب والأتباع ، فلم يستطع أن يصحبهم فى فراره ، واختار جماعة عن برعوا فى فنون الحيلة والتخفى ، وترك داعى دعاته أبا الحسين لتنظيم شئون الدعوة فى سلمية ، وأخذ معه ولى العهد ، أبا القاسم الإمام المستقر ، وفيروز باب أبوابه ، ,وجعفرا الحاجب ، الذى كتب سيرته محمد الىمانى، وأبا العباس محمد بن أحمد بن زكريا أخا أبى عبد الله الشيعى ، وائنين آخرين . أما نساء قصر المهدى ، فلم يأخذ منهن سوى أمه وابنتيه وابنتي أخيه ، وقهرمانته . وترك قصوره تموج بأهله (٣) . وقد قيل إنه لم يأخذ سوى أبى القاسم واثنسين آخرين ، أحدها جعفر الحاجب (٤) .

وكان خروج عبيد الله المهدى من سلية وقت العصر ، كما كانت وجهته مدينة حص . وقد استعان ببعض أتباعه من زعماء العرب ، فرافقوه ليلا حتى حط رحاله محمص في اليوم التالى ، ومنها قصد طرابلس الشام . ويرى النيسا بورى (٥) أنه قصد الرملة بعد أن بتى في طرابلس يو ما واحدا دون أن يمر بدمشق . ويبدو أن جعفرا الحاجب أصدق من النيسا بورى ، لأنه كان في حاشية المهدى ، فيذ كر أنهم حطوا رحالهم بدمشتى ، ثم قصدوا طبرية ، إلا أنهم اضطروا إلى مغادرتها فورا ، ويمموا شطرالرملة ، واستقروا بها من رجب سنة ٢٨٩ هالى منتصف سنة ٢٩١ ه.

<sup>(</sup>۱) كان والى سلبية هـذا تركيا ، هاله وجود رجل هاشى فى سلبية ، وقد سمع بأذنيه تهامس الناس عليه ، وتعقق منهم و، أن هذا فعله فى كل من يلى البلد (سلبية ) حتى يردهم له خولا وعبيدا ، لآنه يرى له يأس عظيم . ويقال إنه يملك المشرق والمغرب ، وله فى كل بلد داع ، وأمواله أكثر من أموال الخليفة ،، (سيرة جعفر الحاجب ص ١٠٩) . ولما بدا جشع هذا الوالم ، أمر المهدى دعاته فى بغداد بالعمل على عزله من سلبية ، فلما عزل أسر بتشكيكه هذا العايفة المعتمد .

<sup>(</sup>٢) اليمانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه مي ١١١، ١١١

<sup>(</sup>٤) النيسابورى: استتار الامام ص ٩٧

<sup>. (</sup> ه ) المعدر اقسه

كانت رحلة المهدى سريعة ، فإنه لم يستقر هو وأصحابه فى بلد ما أكثر من يوم واحد ، وربما كانوا لايمكثون ساعة واحدة ، كاكانت الحال فى طبرية . وكانت هذه الرحلة منظمة تنظيا دقيقا ، فبينا يصحب رحل النساء بعض خواص المهدى ، إذا بجاعة آخرين يشرفون على الامتعة ، ويسير غيرهم فى ركابه دون أن يظهروا اتصالهم به (۱) . ومن أهم مايسترعى النظر حقا فى هذه الرحلة نظام الجوسوسية الإسماعيلية الدقيق ، فقد كان المهدى يعرف فى دقة تامة ، الخطر الذى يتعرض له عن طريق حمام الزاجل ، فيعرف أخبار العباسيين وأخبار أتباعه فى سلمية ، يعرف هذا . كله بفضل دعاته المقيمين (۲) . من ذلك أنه عرف بعد مغادرته دمشق أن رسول الخليفة العباسي سيصل إليها بعد حين ، ووجد الداعي المقيم في طبرية ينتظره على الطريق ليقول له : « يامولانا ! إن كتاب الداعي المقيم بدمشق في طلبنا اليوم جناح طائر ، يعرفه فيه أن الرسول ورد من بغداد إلى عامل دمشق في طلبنا اليوم الذي خرجنا فيه ، ويسألنا ألا ننزل بطبرية لكيلا يدركنا ، (۳) .

وهذا نوع دقيق من أنواع الاتصال بين رياسة الدعوة وبين الانصار ، مما يجعلنا نعتقد أن رياسة الدعوة ، سواء في سلية أو في أثناء رحلة المهدى ، كانت تتصل بالاتباع بشبكة محبوكة الحلقات متصلة الأطراف ، من البريد الجوى عن طريق حمام الزاجل ، الذي برع في استخدامه دعاة الإسماعيلية المقيمون ، كما نعتقد أن جماعة الإسماعيلية كانت في ذلك الحين منظمة تمام التنظيم ، حتى أصبحت مثلا أعلى للجاسوسية المنظمة في العصور الوسطى . ولسنا نغلو إذا قلنا إن الجمعيات السرية اليوم وهيئات الجاسوسية في كافة أنحاء العالم ، تلاميذ لتلك الجاسوسية الإسماعيلية .

ويخيل إلينا أن خطوات هذه الرحلة كانت قد درست دراسة وافية ؛ فلم نجد

<sup>(</sup>١) اليمانى: سيرة جمفرالحاجب ص ١١١

<sup>(</sup>٢) الداعى المقيم هو الذى يتمين عليه البقاء فى بلد ما ، وإليه يرجع الفضل فى تنظيم الاتصال بينه وبين رياسة الدعوة ، "بل بيته وبين غيره من الدعاة المقيمين فى المدن الأخرى ، وأخذ العهد على المدعوين . أما الداعى الصيار فهو المتنقل .

<sup>(</sup>٣) المانى: سيرة جمفر الحاجب ص ١٨٢

تمة صعوبة اعترضت المهدى في طريقه إلى المغرب إلا تغلب عليها . بفضل هذه الخطة الحكمة . وها هي ذي الدولة العباسية قد عرفت أنه كان يقيم بسلمية وأنه فر منها ميمًا شطر الجنوب، فتتبعته في دمشق وطبرية والرملة. ومع ذلك لم تستطع أن تنال منه غرضا ؛ كل ذلك كان راجما إلى هذه الجاسوسية المنظمة ، وإلى إخلاص دعاته له . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ،كان المهدى وغيره من أئمة الإسماعيلية. وحججهم ودعاتهم يعملون على جذب يعض الحكام إليهم. فبينها نرى بعض الحكام الذين دخلوا في خدمة العباسيين ، يتظاهرون بأنهم يدينون بالعقائد السنية ، إذا بهم يدينون في الباطن بعقبائد المذهب الإسماعيلي، وينتصرون لقضيبة الإسماعيلية، ويشايعون المهدى المنتظر ، ويعملون على نجاح دعوته . وكان عامل مدينة الرملة من قبل الطولونيين من أحسن الأمثلة التي تؤيد هـذا الرأى؛ فقد كان إسماعيليا يتستر على المهدى وعلى حاشيته . وفيه يقول جمفر ، وهو من الذين صحبهم المهدى. في رحلته كما تقدم: , كان مأخوذا عليه ، فلم يدر من السرور برؤية مولانا الممدى. ع م كيف يخدمه ، ورفع المهدى فوق رأسه ، وقبل يديه ورجليه(١) » . ولذلك لما وردت إليــه رسالة والى دمشق وفيها وصف دقيق للمهدى ، كـتب هذا الوالى إليه يقول . بأنه ما رأى هذا الرجل، ولا هذه الصفة ، ولا علم بحوازه، إن كان قد جاز . وإن لم يكن قد جاز ، فنحن نترصده على كل طريق إن شاء الله(٢). وكان من أثر ما أظهره هذا العامل من إخلاص ومحبة أن جدد المهدى بيعته .

وبما يسترعى النظر فى هذه المرحلة الأولى من رحلة المهدى ، اهتهام الإسماعيلية ما تمتهم وعامتهم - بعلم النجوم ، الذى كان له أثر بعيد فى نفوس كثير من الخلفاء الفاطميين . فقد أكد المهدى لسامعيه غير مرة أنه سيكون صاحب دولة ، معتمدا فى ذلك على بعض الظواهر الفلكية ، ومع أن هذه أمور قد يلجأ إليها بعض الزعماء لتشجيع الاشياع وإثارة خماستهم ، فإنها كانت تقابل من المهدى ومن أتباعه على أنها حقائق ثابتة . ولاغرو ، فقد بشر المهدى تابعه ، عامل الرملة ، بأنه سيقضى على العباسيين ، واستغل بعض الظواهر الفلكية ، فقال : إنها أمارات على قيام دولته . ويذكر جعفر

<sup>(</sup>١) اليماني : سيرة جعفر الحاجب س ١١٢

<sup>(</sup>٧) المصدر أقسه ص ١١٢

الحاجب أن عامل الرملة تألم أشد الآلم ، حين قرأ رسالة العباسيين بالقبض على المهدى ، وبكى : , فقال له المهدى : طب نفسا وقر عينا ، فو لذى نفسى بيده ، لا وصلوا إلى أبدا ، ولنملكن أنا وولدى (أى الدائم الإمام المستقر، والابن التعليمي للمهدى) نواصى بنى العباس ، ولتدوسن خيولى بطونهم . فلا تخش على شيئا مما ترى ... وسقطت فى تلك الليلة نجوم ؛ فخرج المهدى والقائم .... والعامل والجماعة إلى سطح دار العامل ينظرون وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى الله عز وجل . . . فرأيت المهدى ع م قد شد يده على يد العامل وقال : هذه النجوم إحدى دلائل . ومن بعض علاماتي (١) . .

#### (٤) مه الرمو الى الفسطاط

خرج عبيد الله من الرملة (٢) بعد انتصار محمد بن سلمان الكاتب على الحسين بن

(۲) الواقع أننا نرى أغسنا أمام نصوص قيمة متمارضة ، فان جعفرا الحاجب، وقد شاهد بعينيه تلك الحوادث، يؤكد أن قافلة اله ب لم تمكث بالرملة سوى يوم وليلة من سنة ۲۸۹ ه، علي حين يؤكد النيسا يورى الاسماعيلي أن المهدى استر سنة ين ( من رجب سنة ۲۸۹ إلى منتصف سنة ۲۹۱ ه) وأنه لم يفادر الرملة بفلسطين إلا بعد لحاق الهزيمة بابي مهزول الحسين بن ذكرويه في أوائل ص ۲۸۱ ه.

إذن كيف موفق بين ما ذكره جعفر الحاجب من أنهم خرجوا من الرملة فى رحب سنة ٢٨٩ ه، وما ذكره البيسابورى من أن خروجهم من الرملة كان بعد نحو عادين ؟ والذى يدو لنا أن جعفرا الحاجب لم يشأ أن بذكر بقاء مولاه فى الرملة هدنه المدة الطويلة ، حتى لا يميط المئام عن انساله بالقرامطة ، لأن الانسال بالقرامطة ، والتقرب إليهم ـ ولو ظاهريا ـ كان من الأمور غير المرغوب فيما عند الانقياء خاصة ، أما النيسابورى فقد ذكر ما ذكره على حقيقته ، وبرأ فى الوقت نفسه مولاه المهدى من الانتسال بالقرامطة .

وقد نسأل بعد ذلك : هل كان عد بر سليان أو عيسى الوشرى ــ اللذان تقابل معهما المهدى في مصر ــ على حكم مصر سنة ٢٨٩ ه ؟ كلا ا بل كان التلولونيون لا يزالون يحكمون مصر في ذلك الوقت، ولم يتول محمد بن سليان أو عيسى النوشرى تلك البلاد إلا بعد أن قضى محمد بن سليان على القرامطة أولا ثم على الطولونيين في مصر ثانيا . وكان قضاؤه على الطولونيين وتخريبه مدينة القطائع في سنة ٢٩٢ ه . أولا ثم على الفولونيين ما ذكره النيسابورى في كتابه استثار الامام (ص ٧٧ ، ٩٨ ، ١٠٠) ، صحيحا ، وما ذكره جمفر الحاجب (سيرة جعفر ص ١١٢ ، ١١٢ ) على العكس من ذلك .

(1 ---- 1)

<sup>(</sup>١) الماني: سيرة جعفر الحاجب ص ١١٧

زكروبه القرمطى ، المعروف عند الإسماعياية بأبى مهزول ، وبعد أن تحقق المهدى من أن القرامطة أفنوا أسرته وأهله فى سلبية ، وأن بقاءه فى الشام قد أصبح أمرا محفوفا بالمخاط . وليس من شك فى أن المهدى كان وهو بالرملة ، على اتصال دائم بدعاته فى الأقاليم المختلفة ، وخصوصا بتلك الأقاليم التى مر بها . ولبس من شك أيضا فى أن وجهة انهدى لم تكن معروفة لأتباعه على وجه التحقيق ؛ فقد كانوا جميعا يعتقدون أنهم سيلقون عصا تسيارهم فى بلاد اليمن ، عند داعهم المخلص ابن حوشب ، ومن ثم خرج المهدى فى رحلة من الرملة ميم اشطر مصر فى منتصف سنة ٢٩١ ه . وتمتاز تلك المرحلة من رحلة المهدى بأمور منها :

أن المهدى وجد له فى مصر أشياعا كثيرين ؛ فها هو داعيه المقيم ، أبو على ، صهر باب أبوابه فيروز يستقبله بها ، ويختار له من ينزل عنده من الآشياع ذوى المكامة . وقد وقع اختيار الداعى على ابن عياش ، لماكان يتمتع به من منزلة رفيعة عند ولاة مصر ، وماكان من إخلاصه للمذهب الإسماعيلي وأفصاره . وقد استطاع ابن عياش أن يموه على والى مصر وقتئذ (وهو محمد بن سليان الكاتب ، أوعيسى النوشرى) ، ويحول دون القبض على المهدى . وليس من شك فى أن المهدى كان على اتصال وثيق بداعيه أبى على الذى وضع له بر تامج الإقامة فى تلك البلاد ، والذى كان موضع تفته . ولا غرو « فإن أكثر دعاة المهدى ، ن قبله ، ومنهم « تقدم إليه المهدى ع م قبل دخوله مصر بأن لا ينزله عنده ، ولا عند من يشار إليه بشى م من أمرنا ، وأن ينزله عند من يثق به ، فأبزله عند ابن عياش (١) .

كاكان أنصار الهدى بمصر يساعدونه على التستر بشتى الطرق ؛ ولذلك ، أقام مستترا فى زى التجار ، فأتت الكتب من بغداد إلى صاحب مصر بصفته ، والآمر بطلبه والقبض عليه ، وإلى العامل بها . وكان بعض أهل خاصة ذلك العامل وليا مؤمنا (أى إسماعيليا أو على الأقل يعطف على الإسماعيلية ، ونظنه ابن عياش) : فأسرع إلى المهدى ع م بالخبر ، وأمره بالتستر ، ولصف فى أمره إلى أن خرج من مصر ، (٢) ..

<sup>(</sup>١) اليم ني : سيرة جمفر الحاجب ص ١١٣

<sup>(</sup>٢) النعدان : افتتاح الدعرة الزاهرة ص ٤١ ( من المنتخب )

وقد بذلت الخلافة العباسية في هذه المرحلة جهودا كبيرة للقبض على المهدى، ولكنها لم تستطع ، لما اتخذه من كافة وسائل الحيطة والحذر ، وما قدمه له أنصاره من معونة . وهكذا فانه لما جاءت أو امر بغداد إلى والى مصر بالقبض على المهدى ، وأرسلت أوصافه اليه ، تمكن أنصاره من إيهام الوالى أن عبيد الله لم يعد أن يكون رجلا هاشميا يحترف التجارة ، وأن الشخص المقصود قد فر إلى اليمن . ولم يكن الوالى وفيا للعباسيين ، فنظر إلى الأمر من ناحيته الشكلية وحدها ، وأمر بالقبض على بعض غلبان المهدى وقررهم ، وضربهم ضربا خفيفا ، وإنما فعل ذلك ، , خوفا من أصحاب الاخبار ، . وقد خصص العباسيون عشرة آلاف دينار لمن يدل على المهدى ، مما جعل مركزه في مصر محفوفا بالاخطار .

يؤيد ذلك القول هاتان الحكايتان اللتان ذكرهما أحد أحفاد أبي على الداعي المقيم بمصر، وقد نقلهما المقريزي في كتابه المقنى الكبيرعن المسبحى قال: وأخبرني ... ابن محمد بن أبي على الداعي ، أن الإمام المهدى صلى يوما الصبح في الجمام العتيق بمصر تحت اللوح الاخضر، ومعه أبو على الداعي . فلما خرجا من الباب ضرب رجل بيده على كم الإمام وقال له : قد حصلت لى عشرة آلاف دينار، فقال له : وكيف ذلك ؟ : قال : لانك الرجل المطلوب، فضحك المهدى ، ثم ضرب بيده إلى الرجل الذي ضرب بيده على الرجل الذي ضرب بيده على الرجل الذي ضرب بيده أنى إذا جمعت بينك و بين الرجل الذي تطلبه ، كان لى عليك عليك ولصديقي هذا خسة آلاف دينار . ثم أخذ بيده ، وأتى به إلى حلقة قد اجتمع ولناس فيها ، وأدخله من جانبها وفارقه ، فخرج من الجانب الآخر ، ولم يلتقيا إلى هذه الساعة ، (۱) .

هذا، ويقص علينا المسبحى حكاية أخرى نقلها عن هذا الداعى (٢) نفسه ننقلها للقارى. أيضا قال : و كنت يوما قائما على الجسر بمصر مع الإمام المهدى ، إلى أن سمعت الجرس والنداء عليه : ألا برئت الذمة من رجل آوى رجلا صفته كذا وكذا ، ونعته كذا \_ ووصف صفة المهدى \_ ومن أتى به فله عشرة آلاف.

<sup>(</sup>١) حسن أبرهيم : الفاطميون في مصر (نقلا عن المقريزي : المقفى الكبير ورقة ٣١٨)

<sup>(</sup>٢) يقصد أبا على ، داعي المهدى المقيم بمصر .

دينار حلالا طيبا ، فقال المهدى : يا أبا على ! المقام بعد هذا عجز ؛ ثم ركب الجسر وسرت معه ، وسألته أن أرحل معه إلى بلاد المغرب ، فقال : على من أدع ، من لى همنا ؟ فيكيت ، فأشدني شعر امرى القيس :

بكى صاحبى لما رأى الدرب دونه وأبقن أنا لاحقان بقيصرا فقلتُ له: لا تبك عينك إنما عاول ملكا أو نموت فنُسعذرا،

وقد رأينا أن المهدى فكر \_ وهو بمصر \_ فى قصد بلاد المغرب، وذكرنا ذلك فى شىء من الإسهاب . ويهمنا هنا أن نقول إن المهدى فقد رجلا من خيرة أعوانه ، خرج من معسكره لينضم إلى صفوف أعدائه ، فآلمه ذلك أشد الألم، وعز عليه أن يكون النفاق نهاية داعى دعاته وباب أبوامه فيروز . وقد عبر المهدى عن ألمه لداعيه المقيم بمصر وهو أبو على ، حين طلب هذا منه أن يصحبه إلى بلاد المغرب فقال له : « إنى لأعجب من رجلين مؤمنين : أحدهما تغمه فرقتنا ، والآخر تغمه صحبتنا(۱) . . وقد قرر المهدى الرحيل من مصر بعد أن بث العباسيون العيون

وتختلف المراجع السنية فى شخص الوالى الذى قابله المهدى فى مصر : فيرى المقريزى ( خطط جو و ص ٢٧٧) أن محمد بن سليان ألقى القبض على المهدى ، ولكنه أطلق سراحه بعد إرشائه ولمال . ويرى ابن الأثير ( ج ٨ ص ١٣٠) أن عيسى النوشرى هو الذى ألقى القبض على المهدى . و تكاد تنحصر أقوال المؤرخين فى محمد بن سليان وعيسى النوشرى ، مما يجعلنا تجسرم بأن المهدى لم يمر عصر فى عهد ابن الحليج ، وبالأولى فى عهد ولاية عيسى النوشرى الثانية ( من سنة ١٩٣٣ الى سنة ٢٩٧ه) ، وخصوصاً أننا رأينا المهدى مخرج من الرملة فى منتصف سنة ١٩٦١هم ، وأن محمد بن سليان يشهد مهرجان عليه

<sup>(</sup>۱) وهذاك مسألة يمب تعليتها ، وهي : في عهد "من" من ولاة مصركا نت هذه الحوادث؟ يخلط كثير من العلماء بين كل من الحليفة المعتضد ( ۲۷۹ – ۲۸۹ ه ) والمسكنفي ( ۲۸۹ – ۲۸۹ ه ) ، ويرون آن هذه الحوادث كا نت في عهد المعتضد ، والصواب أنها كا نت في عهد المسكنفي ، الذي قضي على قرامطة الشهال في بلاد الشام ، والذي لا نشك فيه أن مرور المهدى ببصر لم يكن في عهد الطولو تبين ، بل كال في الفترة التي تلت سقوط دو تهم مهاشرة ، وذلك على يد مجد بن سليان ، وتحن نمل أن هارون بن خمارويه قتل في صفر سنة ۲۹۲ ه ، وأن محمد بن سليان بقي في مصر منسذ ذلك الوقت حتى هارون بن خمارويه قتل في صفر سنة ۲۹۲ ه ، وأن محمد بن سليان بقي في مصر منسذ ذلك الوقت حتى اليوم السابع من شهر جمادي الآخرة من السنة نفسها ، بعد أن أقام فيها أربعة أشهر تقريبا ، وأن الذي خلفه في ولاية مصر هو عيسي النوشري . إلا أن هذا الوالي لم يبتي في الحكم أكثر من ثلاثة أشهر ، استرد حيث اغتصب منه الأمر ابن الخليج – أحد" قواد الطولو نيين – الذي ولي ،صر ثمانية أشهر ، استرد عيسي النوشري نفرذه بعدها .

عليه ، حتى كادت تصيبه سهامهم ، وبعـــد أن قبض على بعض أتباعه وضربوا بالسياط ، وبعد أن أيقن المهدى مما أصابه أبو عبـد الله الشيعى من نجاح فى بلاد المغرب(١) .

#### (ح) من الفسطاط الى طرابلس

آخذت رسل أبي عبد الله الشيعى تقد على عبيد الله منذ خرج من سلبية . وقد تأكد أبو عبدالله من زوال دولة الاغالبة ، بعد أن مات عاهلهم إبراهيم بنالاغلب في سنة ٢٨٥ ه ، و تولى بعده ابنه أبو العباس الذي اضطربت أمور الاغالبة في عهده ، و تأكد المهدى أن دولته قائمة ، فخرج من مصر وقصد بلاد كتامة ، بمكان يسمى الطاحونة في طريقه إلى طرابلس .

وقد عانى المهدى وصحبه فى هـنه المرحلة صعابا جمة ، بدأت بهجوم عيسى النوشرى عليه قبل أن يغادر حدود مصر . وذلك أن العباسيين لم يكتفوا بما قام به محمد بن سليمان للقبض على المهدى ، بل اتهموه بالرشوة ، ونهب مال مصر ، وولوا عيسى النوشرى مصر . ولما كان كثير من حاشية هذا الوالى بدينون بعقائد المذهب الإسماعيلى ، فقد حذروا عبيد الله مما قد يحيق به من خطر العباسيين ؛ فتزيا بزى التجار ، وخرج من الفسطاط . إلا أن النوشرى لحق به ، وقبض عليه ، لكنه أطلقه لما كان يظهره من تقوى وورع ، أو لانه رشاه ممال كثير .

وتعزو بعض المصادر نجاح عبيدالله في الإفلات منالنوشري إلى حادث طريف.

<sup>—</sup> التمثيل مصاحب الشامة في بنداد ، ثم يمود بعد ذلك الى مصر القصام على الدولة الطولونية مدن ذلك ثرى أن محم بن سليان هو الذي رشاء المهدى ، وغرر به أنساره ، وأنه لم يقبض عليه ، كما ذهب الله المقريزي وغيره من المؤرخين ، وأنما الذي قام به هو تمذيب بعض أنباعه خوفا من أصحاب الأخبار سعلى ما ذكرنا سوأن النوشري هو الذي قبض عليه بعد خروحه من مصر سعلى ما سترى سوتخلص منه المهدى بالمال أو بالحديمة ، وتكون بهذا قد اتفقنا مع مصادرنا الاسماعيلية التي تذهب الى القول بأن والى مصر كان يعمل عليه ، ومع مصادرنا السلمة كذلك ، والحلاسة أنه إذا كان عبد الله قد دخل مصر في عهد ولاية محد بن سلميان فقد خرج منها في عهد النوشري .

انظر کتاب ور الفاطنیون فی مصر ،، ص ۷۸ ــ ۷۹

<sup>(</sup>١) اليماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٤ - ١١٥

يتلخص في أن أبا القاسم ، ولى عهد المهدى ، كان قد نسى كلبا له في الدار التي كان النوشرى قد حبس المهدى ورفاقه فيها . ولما كان أبو القاسم يعتز بهذا الكلب ، اضطر المهدى ومن معه إلى العودة البحث عنه ؛ فلما رأى النوشرى ذلك ، وكان قد عزم على اللحاق بالمهدى من جديد ، قال الاسحابه : . قبحكم الله ! أردتم أن تحملونى على قتل هذا حتى آخذه ، فلو كان يطلب ما يقال ، أو كان مريبا لكان يطوى المراحل ويخنى نفسه ، ولا كان رجع في طلب كلب ، وتركه (۱) ، . والحق أن أبا القاسم كان جد مغرم بكلاب الصيد ، حتى إنه بعد خروج المهدى من دمشق سنة ه ٢٨ه اشترى كلبة سلوقية ، وأجر رجال القافلة على البقاء حتى تم له شراؤها ، وكادت قافلة المهدى تقع في قبضة العباسيين بسبب ذلك ، بما جعل المهدى يحدد من معه مغبة التوانى والإبطاء بسبب المساومة في شراء هذه ، الجروة السلوقية البيضاء ، ويقول المهد ، واليوم يرد الرسول إلى دمشق في طلبنا ، (۲).

ولم تقف متاعب عبيدالله عند هذا الحد ، فقد هجم على القافلة التي كان فيها وهي في طريقها إلى طرا بلس جماعة من البربر عند الطاحو نه (٣) و نهبوها ، و نهبوه بعض متاع المهدى . و كانت عنده كتب و ملاحم (٤) آلا با ئه (٥) ، . فكان أسفه عليها أشد من أسفه على غيرها بما ضاع له (١) ، ويدلنا على ذلك أن أبا القاسم (القاشم) حين استردها في غزوته الأولى على مصر (٣٠٠٠ – ٣٠٠ ه) قال المهدى : , لو لم تكن هذه الفزوة إلا لرد هذه الكتب لكان ذلك فتحا عظيما ، وسر باسترجاعها سرورا عجيبا » ، ولم ويسمى الإسماعياية هذا اليوم الذي طورد فيه المهدى وقافلته , يوم السلب » . ولم يقف رفاق المهدى مكتوف الأيدى أمام هجوم البربر على المهدى ؛ فقد قاو وهم مقاومة شديدة جرح فيها أبو العباس أخو أبي عبد الله . وسنرى كيف يكون انتقام مقاومة شديدة جرح فيها أبو العباس أخو أبي عبد الله . وسنرى كيف يكون انتقام

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل ج ير ص ١٣

<sup>(</sup>٢) اليماني: سيرة جعفر الحاجب من ١١١

<sup>(&</sup>quot;) الطاحوية : موضع في يرتة بين مصر وطرا بلس

<sup>(</sup>٤) الملاحم: التنبؤات عن الحوادث المستقبلة .

<sup>(</sup>ه) ابن الأثير : ج ٨ ص ١٤

<sup>(1)</sup> اليماني : سيرة جمفر الحاجب ص ١١٥

حباسة ، قائد المهدى على مصر ، من هؤلاء البربر بعد ذلك . وقد حدث ذلك كله قبل وصول المهدى إلى طرا بلس .

وكانت الصعاب التي لقيها عبيد الله في طرابلس تفوق تلك التي عاناها في مصر، لأنها قلبت برنامجه الذي كان قد أعده رأسا على حقب. ذلك أنه لمسا وصل إلى طرابلس، بعث إلى داعيه أبي عبد الله الشيعي يبشره بقرب ظهوره، ويخبره أنه في طريقه إليه. ومن هؤلاء الرسل الذين حملوا بشرى وصول المهدى إلى المغرب، أبو العباس أخو أبي عبد الله الشبعي وجماعة من الكتاميين الذين اعتمد عليهم أبو عبد الله في نشر الدعوة الإسماعيلية وتأسيس الدولة الفاطمية في المغرب. غير أن زيادة الله الأغلبي قبض على أبي العباس بالقيروان، وعدبه عسى أن يقر على المهدى فلم يقر. وليس هذا فقط، بل إن زيادة الله أرسل إلى عامله بطرا باس يأمره أمرا لا هوادة فيه بالقبض على المهدى أو التاجر. ولسكن عبيد الله وصل يأمره أمرا لا هوادة فيه بالقبض على المهدى أو التاجر. ولسكن عبيد الله وصل أدلمت منه وأنه لم يدركه.

و بحدر بنا أن نقرر هنا أن عبيد الله أصبح أكثر تعرضا القبض عليه . فقد وقع الحسين بن زكرويه القرمطى \_ صاحب الشامة \_ فى قبضة العباسيين سنة ١٩٦ ه ، لأن هذا القرمطى كان يعرف عبيدالله ، ويعرف مكان اختبائه فى الرملة . فلها نقل هذا القرمطى أخبار أنى عبد الله إلى العباسيين ، ضاعف هؤلاء جهودهم فى استقصاء أخباره و مطاردته والقبض عليه ، وأيقنوا أن التاجر ، الذى أفلت من مصر فى عهد ولاية النوشرى لم يكن غير عبيد الله ، وأنه لم يتصد بلاد الهم كا زعم بعض . ومن ثم تتبعوه أنى سار ، وكادوا يقبضون عليه ، لولا ما أوتيه من ذكاء وحيلة وبعد نظر ، وماكان ينفقه من أموال اشترى بها ضائر ولاة العباسيين وعمالهم . وهكذا ، كان قصد المهدى إلى أبى عبد الله ببلاد كتامة ، ولكن بلغه أن الكتب وصلت إلى زيادة الله \_ صاحب المغرب \_ بطلب المهدى وصفته ، وأنه أنلت منهم بمصر (١) . . وقد أخبر عنه من كان في صحبته من التجار ، فذكروا أنه تخلف عنهم بطرا بلس ، وأن أبا العباس كان من رفقائه ، وبهذا أصبح المهدى

<sup>(</sup>١) اليماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٦

معروفا للخاص والعام فى طرابلس والقيروان، وأنه الشخص المطلوب من العباسيين، وأنه إن بقى فى طرابلس فسوف يقبض عليه، وإن ذهب إلى القسيروان تحقق. الاغالبة أنه صاحب أبى عبد الله وقبضوا عليه وقتلوه.

إزاء هذه الصعاب قرر عبيد الله أن يفلت بحشاشته ، وألا يتجه إلى كتامة من طرابلس ، حتى لا يثير شكوك الأغالبة . ومن حسن حظه أنه كان تد أرسل وهو بمصر ، جعفرا الحاجب إلى سلية ، فأحضر له مالا ونيرا كان قد طمره فيها ، واستطاع هذا الداعى المخلص أن يصل بهذا المال إلى طرابلس ، فتشجع المهدى وقرر عدم المسير إلى القيروان ، وقصد قسطيلية رأسا(۱) .

#### (٤) مه طراباسي الى سجلماسة

لم يغادر عبيد الله مدينة , طرا بلس , إلا بعد أن أدرك خطورة مركزه ، ولم يقصد القيروان لا بها كانت تحت سمع الاغالبة وبصرهم ، بل قصد قسطيلية ، وكان يرجو أن يلحق منها بأبى عبد الله الشيعى . غير أنه عدل عن رأيه حين أدرك تشمير زيادة الله الاغلبي في البحث عنه والقيض عليه . والواقع أن عبيد الله لم يغير رأيه ويعدل عن الاتجاه نحوكتامة ويقصد سجلماسة إلا بعد أن ألق عصا تسياره بتوزر ، أحد بلاد قسطيلية . ولا بد أنه لم يغير اتجاهه إلا بعد أن وصلته أخبار تحذره المسير في هذا الطريق ، لذلك نراه يلح على رئيس القافلة بأن يسير من توزر إلى سجلماسة على غير موعد ، ويتفوه الانصاره بعبارات نفهم منها أن رسل زيادة الله سوف على غير موعد ، ويتفوه الانصاره بعبارات نفهم منها أن رسل زيادة الله سوف تلحق به في «توزر» إذا لم يبرحها . ومن ثم أفلت عبيد الله من هذه القافلة قبل وصول رسل زيادة الله إلى توزر بيوم واحد . وكانت رحلة عبيد الله من توزر إلى سجلماسة بالمغرب الاقصى شاقة حقا ، فقد فقد الاتصال المباشر الذي كان ينشده من زيادة الله ، وتحذير دعانه له ، أرشى الأدلاء فكانوا يواصلون السير ليلا ونهارا ، من زيادة الله ، وتحذير دعانه له ، أرشى الأدلاء فكانوا يواصلون السير ليلا ونهارا ، حتى كلت قوى رجال قافلته التي استطاعت أن تقطع في ليلة واحدة مالم تكن تستطيع قطعه في ليال عدة . والواقع أن رسل زيادة الله الأغلى وصلوا إلى توزر بعد أن قطعه في ليال عدة . والواقع أن رسل زيادة الله الأغلى وصلوا إلى توزر بعد أن

<sup>(, )</sup> قسطیایة : فی (نلیم تو نس ، رهی کورة کبیرة من مدنها نوزر .

خرجت القافلة التي كان بها عبيد الله في طريقها إلى سجلماسة ، وأنهم لم يستطيعوا اللحاق به . يقول ابن الأثير (١): «ولما سار (عبيدالله) من قسطينية وصل الرسل في طلبه ، فلم يوجد ، ووصل إلى سجلماسة فأقام بها ، وفي كل ذلك العيون في طريقه» .

## أسباب نجاح عبيد الله في فراره

وقد نسأل عن الأسباب التي سهلت على عبيد الله سبيل الفرار وقطع هذه المسافات الشاسعة في بلاد الأعدا. دون أن تناله أيديهم. الحق أن هذا النجاح رجع إلى أسباب كثيرة ، نذكر منها :

أولا: الاضطراب الذى ساد البلاد التى مر بها؛ فقد خرج من سلمية ببلاد الشام تاركا القرامطة يأخذون بتلابيب الطولونيين والعباسيين في هذه البلاد، عما سهل عليه الفرار إلى الرملة، أضف إلى ذلك أن الدولة الطولونية كانت في دور الاحتضار حين بدأ عبيدالله رحلته، كما زاد الاضطراب في مصر نفسها عقب زوال هذه الدولة؛ ويرجع ذلك إلى كثرة تعيين الولاة بها، وضعف شأنها، حتى إن أحد الثوار استطاع أن يحكمها ثمانية أشهر، وهذا يدلنا على أن جميع الظروف في مصر والشام كانت مهيأة لهرب عبيد الله. على أن حالة إفريقية (بلاد تو نس الحالية) كانت أسوأ منها في مصر والشام، لأن دولة الأغالبة قد هرمت، ودب الضعف في صفوف أمرائها. واستطاع أبو عبدالله الشيعي أن يوجه إليهم أعنف الضربات، فأقفرت خزائهم من المال وبلادهم من الرجال، ونشر بينهم الفوضي والاضطراب. وفي وسط هذه الاحوال السيئة كان عبيدالله يقوم برحلته.

نانيا: انتشار التشيع في البلاد التي مر بها عبيدانته ؛ فقد كان لتركيز المذهب الإسماعيلي جهوده غربي المملكة الإسلامية خاصة أثره في تكوين جماعات أو بيئات تعطف عليه في بلاد الشام ومصر وطراباس وتونس. وقد انتشرت في القرن الثالث تنبؤات عن قرب ظهور المهدى ؛ ولذلك نرى الذين يعاونون المهدى على الهرب من سلية إلى حمص ، من العرب الذين يؤمنون بحب العلويين ، كما نرى المهدى يجد في سلية إلى حمص ، من العرب الذين يؤمنون بحب العلويين ، كما نرى المهدى يجد في

<sup>(</sup>۱) ج ٨ ص ١٤

دمشق والرملة ومصر عددا غير قليل يخلصون لدعوته ، ويساعدونه على الفراد . ولا غرو ، فقد كان لجهود داعى دعاته فيروز ، و « داعيه على طريق مصر ، وهو أبو الحسين ـ وداعى مصر المقيم وهو أبو على ـ أثر كبير فى نشر المذهب الإسماعيلى بين الناس ، حتى إن حاشية عيسى النوشرى ـ والى العباسيين على مصر ـ كانت من الإسماعيلية أو على الأقل ممن يعطفون عليهم . كما كان لانتشار التشييع بين وزراء الأغالبة أثر كبير فى تهاون القائمين بالبحث عن المهدى ، حتى استطاع أن يفلت منهم أخيرا .

ثالثا: الجاسوسية المنظمة ، وهي أهم العوامل التي ساعدت عبيد الله على الفرار ، فقد كان يهمه أن يظل خبره سرا مكتوما ، وأن يعرف دعاته الذين سيمر بهم جميع حركاته صغيرها وكبيرها . وقد أجاد هو وأنصاره استخدام حمام الزاجل في مراسلاتهم ، كاكان دعاتهم السيارة من أكبر عوامل التجسس التي ساعدت عبيد الله على الإفلات من الشام ومصر خاصة . وقد رأينا عبيد الله يعسلم وهو في طريقه ـ من داعيه المقيم في دمشق ـ أنرسل العباسيين تبحث عنه في دمشق ، وأنهم سائرون في إثره . كا رأينا داعيه المقيم بطبرية يستحثه على الفرار منها إلى الرملة ، لأن الأعداء يلاحقونه ، ووجد في مصر وفي بلاد المغرب كل عون من جاسوسيته المنظمة التي كانت تفوق في إنقانها حد الوصف . ونستطيع أن نتصور ماكان محدث للهدى من اضطراب في أثناء هريه لو لم تساعده هذه الجاسوسية .

رابعا: المال: وكان لكثرة ما أنفقه المودى من الأموال أثر كبير فيا أصاب من نجاح. حفاكانت سلمية تغص بالأموال التي تأتيه من أشياعه الكثيرين عن طربق دعائه في كافحة أرجاء العالم الإسلامي: فكان يأتيمه خمس صاحب الزمان، والجزى، والتبرعات وسواها من فارس والعراق واليمن والمغسرب وغيرها. فامتلأت خزائنه بالمال، حتى لقد قالوا: إن ما كان له بسلمية كان يفوق بكثير ما حصل عليه في عهد خلافته. وقد استغل المهدى هذا المال أحسن استغلال بمفق وهو في طريقه الى المغرب ذات اليمين وذات اليسار، حتى كم الأفواه، فلم يستطع أن ينال العباسيون منه غرضا، ألم يسكت عبيد الله بماله الكثير محمد بن على مصر، ويفعل مثل ذلك مع خليفته عيسى النوشرى، الأمر الذي حسليان والى مصر، ويفعل مثل ذلك مع خليفته عيسى النوشرى، الأمر الذي

ساعده على الفرار من الشرق الأوسط إلى بلاد المغرب؟ وقد رأينا كذلك كيف كم فاه والى طرابلس المال فتركه يأخذ طريقه إلى سجلماسة . وهكذا وكان كلم حل بلدا أفضل على العامل عليه ، ووصله وأهدى اليه ؛ فمنهم من لم يعرفه وأكر مه لذلك ، ومنهم من عرفه وترك التعرض له لما كان منه إليه ، ومنهم من عرفه ذلك وحذره ، (١) . ولما كان المهدى يعرف أثر المال فى النفوس ، تظاهر عظهر التجار من ذوى اليسار ، وأكثر من شراء السلع حتى يحبك مؤامرته على الاغالبة ، كما حبكها على العباسيين وولاتهم فى مصر والشام . ولم يكتف بما حمله معه من الأموال ، بل بعث فى طلب أحمال أخرى غيرها أرسلت إليه من سلمية ، وكانت خير عون له وهو فى طريقه من طرابلس إلى سجلهاسة ، و بعد استقراره مها .

خامسا: طرق التخنى : كان لطرق التخنى الى نهجها عبيد الله ورفاقه أثرها البالغ فى وصوله سالما من المشرق إلى المغرب، فبراه يدعى تارة أبه هاشمى وأخرى أنه تاجر، وثالثة أنه من الأشراف. ولم يشأ أن برهق رحله بالأحمال؛ فوزعها بين الاتباع وفرق بعضهم عن بعض. أضف إلى ذلك إيمان أتباعه به إيمانا لاحد له؛ فقد كانوا يعذبون أحيانا بقضم أظافرهم وقطع أجسامهم، ومع ذلك كانوا لا يقرور بشيء ، من ذلك ما فعله زيادة الله مع أبى العباس محمد بن زكريا أخى أبى عبدالله الشيعى، فقد عذبه عذا با لاطاقة لأحد به، ومع ذلك ظل صامتاً لا ينهس ببنت شفة . وكذلك نرى اليسع بن مدرار يعذب أتباع عبيد الله عندا بالم نسمع بمثله ، من قلع الاظافر ، إلى تأريق دائم ، إلى تحريق ، دون أن ينال منهم غرضا ، ثم نرى عبيدالله يترك نساءه فى عهدة بعض رجاله المخاصين، فيسلكون سبلا غير السبل التي كان يسلكها هو ، ونرى رجاله موزعين هنا وهناك ، يجتمعون سرا ويفترقون سرا . و بفضل هذا كله نال عبيد الله ما ناله من نجاح .

<sup>(</sup>١) شرح الأخبار ص ٣٣

#### (ه) عبيرالله في سجاعات

لما دخل عبيد الله سجلماسة اتبع طريقته المعهودة ، فأغدق على واليها البسع بن مدرار ، حتى إنه كان « يوجب حقه و تعظميه » (۱). « وكان يخصه و يكرمه و يوجب حقه ، واستأجر عبيد الله فى الوقت نفسه دارا تليق بشخصه ، كما اتصل ببعض أهالى القيروان ، وأوفده إلى أبى عبد الله الداعى ، وتراسل معه عن طريقه كما تقدم ، واشترى بعض الماليك لخدمته . كل هذا بدلنا على أن المهدى أقام بسجلماسة حراطليقا فترة من الزمن (۲) .

وعلى الرغم من أن زيادة الله الأغلى أخذ يرسل كتبه إلى اليسع ، يقول فيها إن عبيد الله هو الرجل المقصود ، ويغريه بالقبض عليه ، تركه حرا فى بيته ، حتى إن أنصاره وأعوانه كانوا يتصلون به . إلا أن هذه المعاملة الطيبة تبدلت بعد انتصار أن عبد الله على الأغالبة وإزالة دولتهم فى سنة ٢٥٢ ه ، وعزمه على قصد سجلماسة ، فإن اليسع بدأ يتغير من ناحية المهدى ، لكراهيته أبا عبد الله ، فقرر عزل المهدى وفصله عن القائم ، وقبض على أعوانه وأنصاره ، وعذبهم عذا با شديدا .

و مذا نرى أن الحرية التى نعم مها عبيد الله وأنصاره قد تبدلت. وعلى الرغم من هذا التشدد الذى بدا من اليسع، كان المهدى يبعث مخادمه إلى ابنه القائم فى داره، وإلى أنصاره وعبيده فى سجونهم، فيستطلع أخبارهم. وقد وصف جعفر الحاجب(٣)

<sup>(</sup>١) النعمان : افتتاح الدعوة الزاهرة ص ٣

<sup>(</sup>۲) يقول الدران ( افتتاح الدعرة الواهة ص ٤٤) : . , فلما قرب أبو عبد الله أرسل اليسع . إليه ، فسأله عن نسبه وحاله ، وهل إليه قصد أبو عبدالله ، فا ترف له ع م بالنسب إذ لم يسمه إنكاره ، ولمرز له فى ذكر أبى عبد الله مقال : ما رأيته ، ولا أعرقه ، وكذلك كان لم يره . . . وقال إنما أنا رجل تاحر ، وذلك أنه خاف على نفسه ، ورأى منه إدكارا لقدوم أبى عبد الله ، وأنفة من . دخول بلده فغلظ لة فى الفول فى ذلك ، هلزم كلامه الأول . فأنزل الله له بأكثر الهية فى قلبه والجلالة فى عبد ، هلم يمتحنه بأكثر من أن جعله فى دار ، وجعل عليه حرسا ، وجعل ابنه القديم بأسر الله فى دار أخرى ليعرق بينهما ، ويختبر قول كل منهما ، وكمان قرطما واحدا . . واستحن رجالا كانوا معهما بالعذاب ليقروا عليهما ، هلم يكن منهم إلا ما قالاه ، . .

<sup>(</sup>٣) اليماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١٢٢

تلك الحالة بقوله: , والمهدى والقائم ع م مبجلان معظان فى منزليهما ، قد هيهما الله عز وجل فى عين صاحب سجلماسة ، وعظمهما فى قلبه ، وإنما كانت صولته علينا ، يمذ بناكل يوم بالسوط ، والواقع أنه كلما اقترب أبو عبد الله الشيعى من سجلماسة أمعن اليسع فى تعذيب أتباع المهدى ، حتى لقد أقر واحد منهم بعض الإفرار لهول ما لاقاه من التعذيب ، وقال أحدهم لمعذبيه : , ياقوم 1 إن كان قد صح عندكم ما قيل فينا فاقتلونا وأريحونا من هذا العذاب الذى نحن فيه » (١) .

وتذهب بعض المصادر إلى أن أبا عبد الله لما اقترب من سجلها منه ، قتل اليسع عبيد الله في سجنه . ويظهر أن هذا الزعم لا يستند إلى أساس سليم . حقيقة عقد اليسع مؤتمراً من المقربين إليه ، حين أدركوا جميعا خطورة استيلاء أى عبد الله على سجلهاسة ، ويخاصة بعد قتل رسله إليهم ، فأشار بعضهم بقتل جميع المتهمين بالتشيع في حاضرته ، ليفل من شوكة ألى عبد الله وأنصاره ، وأشار بعض آخر بالإحسان إليهم حتى لا يتعرضوا لسخط ألى عبد الله وحنقه ، وأشار بعض آخر أيضا بإخراج من يشتبه في أمرهم وإرسالهم إلى أبى عبد الله ، وفي ذلك الوقت يستطيع اليسع الإفلات بنفسه و بمن معه . ولا يبعد أن يرجع أبو عبد الله بالمهدى إلى إفريقية على جناح السرعة ، خوفا على ملكه الجديد من أن يقع في يد زيادة الله الأغلى (٢) ، فأخرج رجلا غير المهدى ، فلم يعبأ أبو عبد الله به . ولما خرج المهدى ، اليهم ، أخذ الفرح مهم كل مأخذ (٣) ، فانتهز اليسع ومن معه هذه الفرصة وأمعنوا في الهرب . الفرح مهم كل مأخذ (٣) ، فانتهز اليسع ومن معه هذه الفرصة وأمعنوا في الهرب .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ١٢٣

<sup>(</sup>٢) يقول جعفر الحاجب في هدا الرأى الآخير (استتار الاهام ص ١٢٤): ,, وقال له يمض من كان يثق به ويرجع إلى رأيه بالقوم قد أحاطوا بنا من كل جانب ، وليس لما بهم طاقة . فان كنت قتلت هؤلاء القوم قتلوك بهم وقتلونا ، والرأى لنا ولك أن تخرج هؤلاء الرجال إلهم واحدا واحدا ، فر كان منهم صاحب القرم اشتفلوا عنك وعنا وقت خروجه إليهم ، فعند ذلك نجعد نحن لاشتفالهم الفرصة للوب به ومع ذلك فانه إدا وصل إليهم صاحبهم ، لم يكن له ولا لهم اهتمام إلى القفول إلى المربع تنابع المصرفوا من افريقية إلى الهربية خوف أن يبلغ زيادة الله بن الأغلب الهارب من بين أيديهم أنهم الصرفوا من افريقية إلى سلجماسة ، فيرجع اليها طمعا منه ، ليعد ما بين البلدن ، ويحشد بها العرب ويتحصن منهم ، فيصعب الأمر غلهم ، فاذا انصرفوا عن البلد بصاحبهم ، رجمنا إليه ، ،

<sup>(</sup>٣) الىمانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١٧٤ ،

كان على عبيد الله بعد ذلك أن يعمل على إحضار الإمام المستةر ـ ولى العهد أبى القاسم . وقد وضع لذلك خطة محكمة تذرع بها لتخليصه ؛ وتتاخص فى أن برسل أبو عبد الله إلى السجن من يطلق أتباعه ليدلوه على موضع القائم . وقد عثر رجال أبى عبد الله عليه بشق النفس ، لأن السجن قد فُتح و فر من كان به ، واهتدوا إلى عبيد المهدى الذين دلوهم على موضع القائم . ولم يحتفل المهدى بالبيعة له إلا بعد أن التأم شمل جماعته وأتباعه .

والذي يلفت النظر حقا ما حدث في اليوم الذي أخدنت فيه البيعة المهدى بسجلهاسة ، فقد قلد المهدى أبا عبد الله سيفا وخلع عليه ، كما خلع على أتباعه الذين حضروا بخلع وسيوف كان قد حملها معه من سلبية . ويعتبر يوم البيعة من أبهى أيام عبيد الله ، فقد جلس على سرير فخم نصب له في ميدان كبير بسجلهاسة ، ووقف ولى عهده ـ الفائم ـ عن يمينه ملتصقا بالسرير ، وحولها أتباعهما الذين حضروا معهما من سلمية ، وكانوا يسمون المكان الذي نصب فيه سرير المهدى ، السهاء » . وجعلوا على باب هذا المكان جعفرا الذي كان في صحبة المهدى ، وأطلقوا عليه اسم و الحاجب » منذ ذلك اليوم ، لأنه كان قائما « على باب السهاء » . وأخذ أبو عبد الله يقدم إلى المهدى أشياعه وأنصاره ثلاثة أيام كاملة . ثم رحل عرب سجلهاسة بعد أن قبض على اليسع وضرب بالسياط ، وقتل من معه ، أما هو فلم يقتل لأنه وهبه للقائم ، فات بعد قليل .

وكانت رحلة المهدى من سجلماسة إلى إفريقية رحلة ممتعة حقا ، فلم تكن كنلك الرحلة التى عانى فيها الأمرين من قبل . لقد خرج من سلمية لا يعرف له مستقرا ، يخشى القريب والبعيد ، ويتألم لحاله وحال من معه ، ويشفق على نفسه من الموت أو السجن . كان يعيش على الأمل المنشود ، ويسعى لملك سعى إليه العلوبون من من قبل . أما اليوم فقد أصبح المهدى سيد إفريقية بلا منازع ، يخرج في حفل هائل ومن العساكر العظيمة التى لم بجتمع لملك قبله مثلها . .

يم المهدى نحو المشرق عائدا من سجلماسة إلى كتامة ، الى البلاد التى ناصره أهلها ، إلى فج الآخيار ، حيث دار الهجرة ، والأموال الضخمة ، التى أودعها داعيه أبو عبد الله الشيعى . ومن هناك غادر المهدى هذه البلاد التى كانت يوما ما

نقطة ارتكاز للهجوم على الأغالبة حتى حط رحاله فى إفريقية ، الني لم يبق أحد من إهلها إلا تلقاه بالترحيب ، وأنخذ من مدينة رقاءة قاعدة لملكه .

وهكذا انتهى الدور الأول من حياة عبيد الله بجلوسه على عرش الحلافة الفاطمية بإفريقية فى أوائل سنة ٧٩٧ ه، فترك حياة التخنى والاستتار، ولم يعد ذلك الإمام المستور، بل بدأ حياة جديدة: أصبح خليفة وإماما، وأصبحت الدعوة الإسماعيلية تهدف إلى الالتفاف حول شخصه وملكه ومذهبه، والدفاع عنها جميعا. ومنذ ذلك الحين أخذ المهدى يمد سلطانه شرقا وغربا، ليقيم ملكه على أساس متين، ويحدد ملك على بن أبى طالب، ويحيى ما درس من خلافته، ويعمل على تقويض دعائم الدولة العباسية المتداعية، ليقيم على أنفاضها دولة الفاطميين الفتية، وإن لم يستطع أن يحقق جميع آماله الواسعة، فقد وضع الحظة التي سار عليها خلفاؤه من بعده.

#### ع \_ نسب عبيد الله

أسس عبيد الله \_ على ما سنرى \_ دولة تعرف بالدولة الفاطمية . نسبة إلى فاطمة بنت الرسول وزوج على بن أبى طالب ، أو الدولة العلوية نسبة إلى على . وتسمى أحبانا الدولة العبيدية نسبة إلى عبيد الله نفسه . وليس من شك فى أن الدولة التى أسسها عبيد الله دولة إسماعيلية ، وأن خلفاءها قاطبة إسماعيلية ، وإنما الشك ينصب على شخصية عبيد الله : هو إسماعيلى من سلالة إسماعيل ، أم هو إسماعيلى من أنصاره لا من سلالته ؟

اختلف العلماء فى نسب عبيد الله اختلافا كشيرا ، فهناك جماعة برون محمة نسبه إلى إسماعيل بن جعفر ، وجماعة ينكرون محمة هذا النسب ، فيرون أن عبيد الله من سلالة ميمون القداح ، أو من سلالة موسى الكاظم. وبهذا نرى المؤيدين نسب عبيدالله إلى على وفاطمة تلاث طوائف : طائفة تقول إنه إمام من الأنمة الاثنا عشرية أو الموسوية ، وطائفة تنسبه إلى إسماعيل بن جعفر ، وهم من الإسماعيلية ، وجماعة من السنيين يرون صحة انتسابه لإسماعيل . أما المؤيدون نسب عبيد الله لميمون القداح ، فهم قلة من الإسماعيلية أنفسهم ، والغالمية العظمى من العلماء السنيين .

### (١) نسب عبير الله الى على وفاطمة

امتلأت بطون الكتب الشيعية خاصة بأحاديث، معظمها موضوع، عن المهدى المنتظر، وآمن بذلك الإسماعيلية والاثنا عشرية وكثير من السنيين. ولذلك يرون أن عبيد الله إمام من نسل الرسول، وأنه المقصود بهذه الاحاديث، وأن فسيه لا غبار عليه مطلقا.

## ١ \_ السنيون الذين يؤيدون صحة النسب

وهناك طائفة حكيرة من العلماء السنيين يثبتون صحة نسب عبيد الله إلى على وفاطمة . ومن هؤلاء ابن الأثير وابن خلدون والمقريزى . فيذهب المقريزى إلى القول بأن الله لا يملك الدعى ولا ينصره ، وقد ملك الفاطميون نحو ثلاثة قرون (٢٩٦ — ٢٩٥ ه) حيث يقول : وإن الكاذب لا يملك البلاد ولا يمكن له فى الأرض ، (١) ويستدل المقريزى بحديث لموسى الكاظم عن ظهور المهدى بالمغرب ، وانتشار الدعوة الإسماعيلية شرقا وغربا فيقول : ونقل عن أثمة آل البيت عليهم السلام الإشارة إلى أمر عبيد الله المهدى ؛ فن ذلك أن موسى الكاظم من جعفس الصادق سئل عن ظهور القائم متى يكون ، فقال : إن ظهور القائم مثله كمثل عمود من نور سقط من السماء إلى الأرض ، رأسه بالمغرب وأسفله بالمشرق . وكذلك كانت بداية أمر المهدى عبيد الله ، فإنه ابتدأ من المغرب وانتهى أمره على يد بنيه إلى المشرق ، فإنه ظهر بسجلماسة سئة ٢٩٦ ه ، وهى أقصى مسكون المغرب ،

على أن تلك العبارة التى أوردها المقريزى لا تنهض دليلا على صحة ما ذهب إليه ؛ فإن هـذا القول الذى ينسب إلى موسى الكاظم، يراد منه أن ظهور المهدى سيكون أمرا واقعيا يعرفه الخاص والعام، وينتشر حتى يصل إلى أقاصى الدنيـا،

<sup>(</sup>١) المقريزي : أتعاظ الحنفا ص ٣٠

<sup>(</sup>۲) يقصد بذلك ثورة أبى الحاوث البساسيرى على الخسلافة العباسية ، وفتحه بغداد ، وإقامته الحطية للمستنصر الفاطمي من ذي القعدة سنة .٤٥ إلى ذي القعدة سنة ٢٥٤ هـ .

وليس معناه قيام الدولة الفاطمية بالمغرب وإقامة الخطبة لها بالمشرق . ثم من ذا الذي يقول بأن الإمام موسى الكاظم أوسواه يعلمون الغيب الذي اختص به الله تعالى؟

وأغرب من ذلك تحديد بعضهم السنة التي يظهر فيها المهدى ، وإرجاع ذلك التحديد إلى أحد الآئمة الاثنا عشرية ، فيقول المقريزى (١): , إن على بن محمد بن على بن موسى الكاظم كان يقول في سنة أربع وخمسين وما ثنين ، ستكشف عنكم الشدة ، ويزول عنكم كثير مما تجدون ، إذا مضت عنكم سنة اثنتين وأربعين ، يشير بذلك إلى البهداية من تاريخ وقته ، فيكون المراد منه سنة ست وتسعين وما ثنين ، أى بإضافة ٢٤ سنة إلى سنة إلى سنة إلى سنة ع ٢٥ ه ، وهى السنة التي قامت فيها الدولة الفاطمية في المغرب .

كا يستدل المقريزى على صحمة نسب عبيد الله من اتجاه ميول بعض الأمراء المسلمين نحوه ، مثل نصر بن أحمد السامانى أمير خراسان ، ومرداويج بن زيار الديليى ، ويوسف بن أبى الساج أمير الرى ، بما لايترك مجالا للشك فى أن نسب عبيد الله إلى على وفاطمة كان أمرا معترفا به فى ذلك الوقت (٢). يقول المقريزى (٣) : , وبعث إليه نصر بن أحمد \_ أمير خراسان \_ يقول : أنا فى خمسين ألف بملوك يطيعوننى ، وليس على المهدى بهم كلفة ولا مئونه ، فإن أمرنى بالمسير سرت إليه ، ووقفت بسينى ومنطقتى بين يديه ، وامتثلت أمره ... الخ . وكتب إليه مرداويج الجبلى بمشل ذلك ، وكتب إليه يوسف بن أبى الساج ... وأنفذوا رسلهم مع الأموال ، فوقع على ظهر كتبهم : «الزموا مراكزكم ، لكل أجل كتاب ،

ويستند من يثبت صحة نسب الفاطميين من السنيين إلى قصيدة الشريف الرضى، وكان من العلويين النابهي الذكر في عهد الخليفة القادر (٣٨١ ــ ٣٨١ هـ) صاحب محاضر الطعن في نسب الفاطميين. وفي هذه القصيدة يثبت هـذا العلوى صحة نسب هؤلاء الخلفاء في مصر، ويظهر عطفه عليهم. ويعلق ابن الآثير أهمية كبيرة على هذه القصيدة في إثبات صحة النسب ، هـذا إلى ما ينسبه بعض إليه من امتناعه عن توقيع المحضر الذي طعن في نسب الفاطميين، وصرفه عن المناصب التي كان يتقلدها

<sup>(</sup>١) اتعاظ الحنفا ص ٣٠

<sup>(</sup>٢) حسن ابرهيم : الفاطميون في مصر ص ٧٣

<sup>(</sup>٣) المقفى الكبير ـ مخطوط ـ عن كتأب ,, الفاطميرن فى مصر ،، للدكترر حسن الرهيم ص ٧٤. ( م ـــــ ١٠ )

من قبل العباسيين . وزاد ابن الآثير (١) هذه المسألة بيانا فقال ، إنه ناقش مسألة . هذا النسب مع جماعة من العلويين العالمين بالأنساب ، فلم يرتابوا فى أن الفاطميين من أولاد على .

ومما جاء فى قصيدة الرضى التى اعتمد عليها ابن الآثير كثيرا فى إثبات نسب عبد الله قوله: \_\_

ما مُمَّقاى على الهوان وعندى مقول صارم وأنف حمى (٢) وإباء محلت في عن الضيام كا راغ طائر وحشى أى عذر له إلى المجاد أن ذَ لَّ غلام في غمده المشرفي أحمل الضيم في بلاد الأعادى (٣) وبمصر الخليفة العباوي من أبوه أبي ومولاه مولا ي إذا ضامني البعيد القَصِيُّ (٤) لعب عرق بعرقه سيدا النا س جميعا محمد وعلى إن جوعي بذلك الربع شبع وأواى بذلك الظالم وقد أساس من خلفه هلال مُشخى (١) مثل من يركب الظلام وقد أساس ي ومن خلفه هلال مُشخى (١)

والحق أنه لو ثبت ذلك الشمر لآحد العلويين ، لكان ذلك دليلا قاطعا على صحة - نسب الفاطميين . لكنه ، على مايظهر ، كان منصنع دعاة الإسماعيلية لتقويه مركز الفاطميين فى بلاد المشرق وفى العراق خاصة . يدل على ذلك أن الشريف الرضى ننى نسبة هذا الشعر إليه ، وأقسم الأيمان المغلظة أن هذه الآبيات لم تكن من نظمه . أضف إلى ذلك أنها لم ترد فى ديوانه كما لم يروها الرواة عنه . ولم يكن امتناعه عن إثبات ذلك الإفرار كتابة فى محضر العباسيين إلا خوفا من دعاة مصر . يقول

<sup>(</sup>۱) جم ص ۸ - ۹

<sup>(</sup>٢) كناية عن قدرته البلاغية وعزة نفسه ودليلا على تذمره من العيش في بلاد العباسيين

<sup>(</sup>٣) الأعادى هنا هم الدباسيون

<sup>(؛)</sup> يصرح باعترافه بصحة نسب الفاطميين ويرى أنهم أحبابه لأنه منهم ، وأن العباسيين أعداؤه-لأنهم غرباء عنه .

<sup>(</sup>٠) يتمنى أن يكون بمصر وينتبأ بالسعادة فيها ولو مع فقره .

<sup>(</sup>٦) ابن الأثير ج ٨ ص ٩٠٠

ابن كثير : « لما سمع الحايفة القادر بأمر الله هذه القصيدة انزعج ، وبعث إلى أبيه الموسوى يعاتبه ، فأرسل إلى ابنه ، فأنكر أن يكون قالها بالمرة ، والروافض من شأنهم النزوير . فقال أبوه : إن لم تكن قلتها ، فقل أبياتا تذكر فيها أن الحاكم بمصر دعى لا نسب له ، فقال : إنى أخاف غائلة ذلك . . . وترددت الرسائل من الخليفة إليهم فى ذلك ، وهم ينكرون ذلك ، حتى بعث الشبخ أبا حامد الأسفرايني والقاضى أبا بكر الباقلاني إليهما ، فحلف لهما الأيمان المؤكدة أنه ما قالها ، (١) .

وقد أكد أبو الرضى ننى هذا الشعر عن ابنه ، ونسبه إلى أعدائه ، كما سجل الرضى ذلك على نفسه ، وأبدى خوفه من دعاة الإسماعيلية ، كما نرى ذلك فى قول أبي الرضى : وأما هذا الشعر فما لم نسمعه منه ، ولا رأيناه بخطه . ولا يبعد أن يكون بعض أعدائه نحله إياه وعزاه اليه ي . وأما امتناع الشريف الرضى عن تسجيل اسمه فى محضر القادر فيرجحه قوله : ولا كتب ، وأخاف دعاة صاحب مصر . وأنكر الشعر، وكتب خطه بأنه ليس بشعره ولا يعرفه . فأجبره أبوه على أن يسطر خطه فى المحضر، فلم يفعل ، وقال : أخاف دعاة المصريين و غياتهم ، فإنهم معروفون بذلك (٢) .

وأما ان خلدون، وهو من المتمصبين لمذهب الشيعة، فقد دحض في مقدمته هذه الأقوال التي أنكر فيها المؤرخون والكتاب صحة هذا النسب حيث يقول؛ ومن الأخبار الواهية ما يذهب اليه الكثيرون من المؤرخين والأثبات في العبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة، من نفيهم عن أهــــل البيت صلوات الله عليم، والطعن في نسبهم إلى إسماعيل بن جعفر الصادق، يعتمدون في ذلك على أحاديث لفقت المستضعفين من خلفاء بني العباس، تزلفا إليهم بالقدح فيمن ناصبهم، وتفننا في الشماتة بعدوهم ... ويغفلون عن التفطن لشواهد الواقعات، وأدلة الأحوال التي اقتضت خلاف ذلك، من تكذيب دعواهم والرد عليهم، فإنهم متفقون في حديثهم عن مبدأ دولة الشيعة أن أبا عبد الله المحتسب، لما دعا بكتامة لمرضا من الله على أنفسهما، فوابنه أبي القاسم، خشيا على أنفسهما، فهر با من المشرق محـــل الحلافة، واجتازا مصر، وأنهما خرجا

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج ١٢ ص ؛

۲) المقريزى : انماظ ص ۱۹ .

من الإسكندرية في زي التجار <sup>(١)</sup>..

والذي نلاحظه على هذه الأقوال:

ر \_ أنها تقوم على أساس العاطفة ، فلسنا نؤمن بما ذهب إليه المقريزى بأن عبيد الله من أصل فاطمى حقيق ، لأنه أقام الدولة الفاطمية التى ملكت زمناطويلا ، والله لا يملك الظالم ، لأن الله قد يملك الظالم وقد لا يملك ، إلى غير ذلك بما لا يصلح أن بكون أساسا للحكم الصحيح على صحة نسب عبيدالله إلى على و فاطمة .

٧- أن أصحاب هذه الآراء يختلفون فيما بينهم فى ذكر سلسلة نسبهم ؛ فنرى ابن الأثير يقول إن عبيد الله هو ابن أحمد بن إسماعيل الثانى بن محمد بن إسماعيل ابن جعفر الصادق، ويذكر فى الوقت نفسه سلسلة أخرى فيها أن عبيد الله بن عبد الله ابن ميمون بن محمد بن إسماعيل (٢). وترى ابن خلدون يأتى بأكثر من سلسلة واحدة للنسب، يؤكد فيها جميعها أن عبيد الله من سلالة إسماعيل، ويقول: إنه ابن محمد الحبيب بن جعفر المصدق بن محمد المكتوم. وهذه السلاسل تختلف كشيرا عما أورده المقريزى فى مقفاه الكبير حيث يقول: إن عبيد الله بن الحسين بن محمد بن إسماعيل ابن جعفر الصادق، ونرى ابن النسديم يورد سلسلة من النسب تتفق مع ما يذكره الإسماعيلية أنفسهم، من أن عبيد الله بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل الإسماعيلية أنفسهم، من أن عبيد الله بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل بن جعفر.

والحق أننا لو تقصينا سلاسل النسب، التي أوردها العلماء السنيون الذين يقولون بصحة نسب عبيدالله ، لبلغت المئات عدا ، وكاما تختلف فى ذكر أسهاء الآئمة المستورين ، الذين يفصلون بين محمد بن إسهاعيل وعبيدالله ، بل فى ذكر عدد الاجيال التي تفصل بين هذين الإمامين ، وأن هذا الاختلاف إن دل على شىء فإنما يدل على عدم تحقق هؤلاء العلماء من شخصيات الائمة المستورين ، مما يجعلنا لا نميل إلى الآخذ بصحة كل ما ذهبوا إليه ، فهؤلاء العلماء إنما زادوا الموضوع غموضا .

٣ \_ و بتقصى آراء العلماء السنيين المؤيدين صحة النسب ، نستطيع أن نتحقق

<sup>(</sup>١) ابن خلدون : المقدمة ص ٢١ .

<sup>(</sup>٢) أبن الأثير: ج ٨ مس ٨

أنهم كانوا يجهلون الحقائق عن أصول المذهب الإسهاعيلي ونظمه السرية ، وأنهم لم يقفوا على حقيقة نظامي الاستقرار والاستيداع الإمامي. ولو عرفوا أن من أنظره الإسهاعيلية المحبيبة إليهم أن الإمام قد يكون مستقرا ، بمعني أن الإمامة تستقر فيه ، وأنه ينقلها إلى سواه ، وأنه قد يكون مستودعا لهذه الإمامة ، بمعني أنه لا يستطيع نقلها إلى سواه ، وأن المستودع من الأثمة قد يكون من بيت الإمام المستقر ، أو من غير بيته ، وربما لا يمت إليه بقرابة ، كأن يكون من نوابه أو من حججه وحجبه لو أنهم عرفوا ذلك لما غاب عنهم أن كثيرا ممن ذكروهم كانوا أتحة استقرار ، أو أثمة استيداع ، وأنه يمكن فصل هؤلاء عن أولنك . ولو فعلوا ذلك لما حدث هذا الاضطراب والغموض ؛ بل لو أنهم قرموا أو عثروا على بعض كتب الحقائق عند الإسماعيلية لعلوا أن عبيد الله من أئمة الاستيداع(١)، على حين كان أبوالقاسم الذي تسمى بعد ذلك بالقائم لم يكن ابنه من الدم ، وإنما كان ابنه من العلم فقط .

# ٧ \_ الاسماعيلية الذين يؤيدون صحة النسب

ليس من شك في أن غالبية الإسماعيلية يؤيدون نسب عبيد الله إلى على وفاطمة ؛ إلا أن هناك جماعة منهم يقولون إن عبيد الله من الآبناء الروحيين للأئمة المستورين ، وإنه ، وإن كان إماما ، فإن إمامته إنما قامت لأنه استودع لينقلها إلى سواه ، فلم يكن والحدلة هذه من الآبناء الحقيقيين للأئمة المستورين ، وإنما انتقلت الإمامة عن طريقه من إمام مستقر إلى إمام مستقر آخر ، وهؤلاء هم الإسماعيلية الذين ينكرون نسب عبيد الله إلى على وفاطمة .

وفي الحق أننا لا نجد عالما أو مؤلفا واحدا من الإسماعيلية الذين ألفواكتب

<sup>(</sup>۱) أنظر ص ۱۷ - ۱۸

<sup>(</sup>٢) تكاد تتفق المراجع الاسماعيلية على أن عبيد الله بن الحسين النقى بن أحمد الوق ، بن عبد الله الرضى بن محمد المكتوم ، على حسين ترى صحائف الداوودية أمه ابن الحسين الزكى بن أحمسد النقى ابن عبد الله الرضى بن محمد الوف .

الظاهر لا يربط نسب عبيد الله بمحمد بن إسهاعيل ، ولذلك نرى القساضى النعمان المغربي (٢٥٥ هـ) يؤكد صحة نسب عبيد الله ، في كتبه الظاهرية ، كافتتاح الدعوة الزاهرة ، والداعى جعفر بن منصور اليمن ، يؤكد نبوة عبيد الله الجسهانية للأئمة المستورين ، ويكاد يتفق علماء الإسهاعيلية ، الذين يؤيدون نسب عبيد الله ، على أنه ابن الإمام المستور الحسين بن أحمد بن عبيد الله بن إسهاعيل بن جعفر الصادق ، كما ذكرنا في كلامنا على هؤلاء الآئمة المستورين في الباب الآول من هذا الكتاب . ولكن هؤلاء العلماء يختلفون فيها بينهم في ذكر ألقاب هؤلاء الآئمة ، فقد يلقبون أحدهم بالتق والوفي وغير ذلك ، مع أن هذا غير ذاك .

والصعوبة التي تعترض الباحث هنا ، أن بعضهم قدد يذكر الألقاب ويهمل الأسماء ، مما يثير كثيرا من الغموض . مثال ذلك ما أورده صاحب كتاب دستور المنجمين ـ وهو من كتب الإسماعياية (١) ـ عن الأئمة المستورين الذين يفصلون بين محمد ابن إسماعيل وعبيدالله ، فقد اكتنى بذكر ألقابهم ، فقال : هم الرضى والوفى والتتى .

والواقع أن الإساعيلية الذين يؤيدون صحة نسب عبيد الله ، يكادون يتفقون على أن عبيد الله المهدى بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن مجمد بن إساعيل ؛ إلا أن جماعة بمن يدعون الانتصار للفاطميين يغلون فى تأييد نسب عبيد الله إلى على . من ذلك محاولة مامور Mamour (۲) إثبات أن مجمد بن إسهاعيل هو ميمون القداح ، وأن عبد الله بن ميمون القداح هو نفسه عبدالله الرضى . ولعل لمامور بعض العذر ؛ فقد ألف كتابه فى سنة ١٩٩٤ م ، ولم تكن كتب الإسهاعيلية السرية خاصة قد انتشرت انتشارها اليوم . ومن ثم لم يقرأ مثلا «كتاب أسراو النطقاء ، فلداعى جعفر بن منصور اليمن ، أو كتابي عيون الأخبار ، وزهر المعاني ، للداعى عماد الدين إدريس المتوفى سنة ٤٩٧ ه ، كما أنه لم يقرأ كتاب غاية المواليد للداعى عماد الدين إدريس المتوفى سنة ٤٩٧ ه ، كما أنه لم يقرأ كتاب غاية المواليد للداعى الخطاب بن الحسين المتوفى سنة ع٩٧ ه ، ليرى أن محمد بن إسهاعيسل يمثل فرعا من

De Gœje: Memoires sur les Carmathes, vol. (1) ii. p. 204.

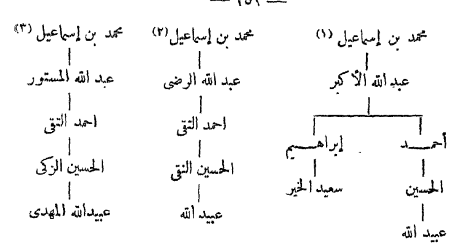
Polemics on the Origins of the Fatimids, p. 68. (7)

غيروع الأئمة ، وأن القسداح يمثل فرعا من فسروع الحجج أو نواب الأئمة ، وأن هؤلاء غير أولئك ، وأن الإسهاعيلية جميعا لا يوافقون «مامور، على ما ذهب إليه . ولا نستطيع أن نوافق على ماذهب إليه مامور من القول بأن اضطهاد العباسيين ولا نستطيع أن نوافق على ماذهب إليه مامور من القول بأن اضطهاد العباسيين اللائمة العلويين من طائفة الإسهاعيلية قد أدى إلى اتخاذ هؤلاء أسهاء مستعارة ، وأن اسم محمد بن إسهاعيل المستعار هو ميمون . فقد رأينا أن الإمام محمد بن إسهاعيل المنورة ، وهاجر معه أيضا . ثم هل فصدق مامور ، ومن يرى رأيه فيما زعموه ، ولا نصدق كتب الإسهاعيلية الأساسية التى تنقض كل ما قالوه ، والتى تدل على أن مثل هذه الفروض وما ترتب عليها من نتائج لا يقوم على شيء من الصحة ؟ ومع ذلك هل يستطيع هؤلاء أن يفسروا بعض النصوص التاريخية التى تؤكد أن القداحية ليسوا علويين ، وإنما هم جماعة من كبار الدعاة ؟ فهذا الحسن الأعصم الإسهاعيلي القرمطي يعلن من فوق منابر دمشق بأن المعز لدين الله من سلالة القداح (١١)، وأن السواد القداح وأسرته كانوا كالقرامطة يدعون للأئمة المستورين . هذا إلى أن السواد الأعظم من الإسهاعيلية ينفون انتساب الفاطميين إلى القداح وأبنائه ، ويذهبون إلى القداح وأبنائه ، ويذهبون إلى أنهم جميعا كانوا حججا للائمة غير الحجج بالطبع (٢).

وقد أوضحت المراجع الإسماعيلية هذه الحقيقة الهامة، وهي أن الأئمة المستورين لم يكونوا معروفين لغير خاصتهم، وأن عامتهم لم يكونوا يعرفون أسماء هؤلاء الأئمة. كما أن الدعاة كانوا يختلفون في ذكر أسمائهم كى يحيطوهم بسياج من المنعمة والتخنى؛ ومع هذا كله فإنهم يكادون يتفقون على ذكر أسماء الأئمة الحقيقيين في مؤلفاتهم الطاهرية والسرية، ويتفقون كذلك مع بعض المعتدلين السنيين في ذكر أسماء أئمتهم المستورين، وهاك أهم سلاسل النسب عند مؤيدي نسب عبيد الله من الإسماعيلية:

<sup>(</sup>١) لا ثوافق الأعصم على أن المعز من سلالة ميمون القداح إلا إذا تحققنا أن الحليفة القائم ان لعبيد الله ، وهو ما لم نذهب إليه .

<sup>(</sup>٢) المدكنور طه شرف: تاريخ الاسماعياية السياسي حتى سقوط بفهاد ج ١ ص ١٨٨



ولمكن هلكانت عقيدة انتساب عبيد الله إلى محمد بن إساعيل ذائعة في عهده ؟ لعم ! كانت هذه عقييدة الإساعيلية قاطبة ، مع استثناء حمدان قرمط ومن على شاكلته ، بمن لم يوافقوا على إمامة حجة الإمام ، وهؤلاء كانوا قلة إذا ووزنوا بغيرهم . هذا إلى أن كثيرا من مراجعنا ترجع إلى العصر الذي عاش فيه عبيد الله ، أو أن مؤلفيها أخذوا عمن عاصروا عبيد الله ، وهؤلاء جميعا ، إلا قليلا متهم ، يقولون بانتساب عبيد الله إلى محمد بن إسهاعيل وعلى وفاطمة .

## انتساب عبيد الله إلى الموسونة

على أن هناك جماعة ألحقوا نسب عبيد الله بعلى وفاطمة عن طريق موسى الكاظم ، فيعتبره بعض ابنا للحسن العسكرى الإمام الحادى عشر عند طائفة الإمامية الاثنا عشرية ، وأخا للمهدى المنتظر (٤) ، ويعتبره بعض ابنا لأخى الحسن العسكرى (٥) . كما يعتقد بعض أنه محمد المنتظر نفسه ، وهو الإمام الثانى عشر عند طائفة الموسوية (٦) .

<sup>(،)</sup> النيسايوري : استتار الامام ص هه

<sup>(</sup>٢) الداعي إدريس: زهر الماني ص ٢٤

Fayzée: A Chronological List (J.B.B.R.A.S. 1934) p. 10 (r)

Fayzee: A Chronological List (J.B.B.R.A.S, 1934) p. 10 (1)

<sup>(</sup>ه) ابن الأثير: الكامل ج A ص ١٣

Mamour: Polemics on the Origins of the Fatimids, p. 93. (1)

ونحن نشك كل الشك في أن تلك الأقوال كانت تجد لها مكانا في أدمغة المعاصرين لعبيد الله ، لأن فكرة الانتساب لإسماعيل والاستماتة فيها كانت ذائعة متسلطة على عقول المنتسبين إلى إسماعيل في ذلك الحين . بل إننا نجد حوارا حادا يدور بين مؤلني الإسماعيلية ودعاتهم في صدر الدولة الفاطمية . يتضح ذلك من كتاب وأسرار النطقاء ، لجعفر بن منصور اليمن ، الذي عاصر المهدى والقائم والمنصور والمعز ، وفي هذا الكتاب ينحى جعفر بن منصور باللائمة على جماعة الموسوية ، لادعائهم إمامة موسى الكاظم ، كما يعيب عايهم القول بالإمام المنتظر ، لأنه مات ولن يعود ، وينقض إمامة أئمتهم الذين ولوا موسى الكاظم نقضا يدل على كراهية هؤلا . لأولئك ، كما يدل في الوقت نفسه على بعد تصديق إلحاق عبيد الله بموسى الكاظم، في ذلك الحين على الأقل . وليس هذا وحده ، بل إننا نرى المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي داعى دعاة المستنصر ، يشيد بالأثمة الإسماعيلية ويحط شأن الأئمة الموسوية ، ويرميهم بالجهل والارتماء في أحضان المعترلة ، ما يوحى بأن الإسماعيلية كانوا حتى ذلك الوقت يناوئون الاثناعشرية ولا يتةر بون إليهم .

ولسنا نشك كذلك فى أن إلحاق عبيد الله بالأثمة الاثنا عشرية إنما هو من صنع الإسماعيلية أنفسهم ؛ لأن الاثنا عشرية كانوا ، ولا يزالون ، ينتظرون إمامهم الثانى عشر ، ولو كانوا عن يؤمنون بصحة انتساب عبيدالله الفاطمي إلى موسى الكاظم لكانوا عونا للفاطميين ، ولانضموا إليهم فى عهده وبعد عهده . مع أننا نرى الاثنا عشرى الحديث يبغض الإسماعيلي الحديث ، بهريا كان أو أغاخانيا ، بغضه للسنى أو أشد . ويخيل إلينا أن محاولة إلحاق عبيد الله المهدى بالأثمة الاثنا عشرية قد حدث فى أخريات الدولة الفاطمية ، وفي العصر الذهبي للنزارية . وكانوا يرمون من وراء ذلك إلى محاولة جعل المذهب الإسماعيلي ملائما للجميع ؛ بمعنى أنه ليس مناك اثنا عشرى أو إسماعيلي ، وهذا نوع من التقية والدفاع عن المذهب ذاته .

و إذا صح هذا فإنه يدل على صحة ما نسب إلى عبد الله بن ميمون القداح، المؤسس الحقبق للمذهب الإسماعيلى ، من أنه كان يحاول خلق مذهب عام يتفق مع مشارب الجميع وميولهم ، وأن سياسته هذه قد تحققت بعد قرنين من زمانه . أضف إلى ذلك أن الاثنا عشرية كانوا قوة لايستهان بها ، ولا سيا في فارس وخراسان .

فهم وحدهم الذين يستطيعون أن يهدموا مبادى الإسماعيلية وعقائدهم . لذلك ترامى للقائمين بأمور الإسماعيلية في ذلك الحين أن يتجنبوا الصراع مع أبناء عمومتهم وأنصارهم . ولم تسكن التقية أو الرغبة في تجنب الصراع مع الاثنا عشرية هي التي حدت بالإسماعيلية الى إلحاق رئيسهم ومهديهم بأئمة منافسهم الاثنا عشرية ، بقدر ماسيطرت الرغبة الملحة في جذب أكبر عدد ممكن إلى صفوف الإسماعيلية ، لأن الاثناعشرية كانوا في ذلك الوقت المعين الذي لا ينضب لإمداد الإسماعيلية بالأنصار ، ولأن كثيرا من مبادئهم لا يختلف عن مبادى و الإسماعيلية في شيء . لذلك لا يعدو انتساب عبيد الله إلى موسى الكاظم ، أن بكون نوعا من التطور المذهبي عند الإسماعيلية و الاثنا عشرية .

كان القرن الخامس والسادس ، بل السابع الهجرى ، مسرحا من مسارح ذلك الاندماج بين الإساعيلية والاثنا عشرية ، حتى إن أعلام البزارية كانوا من الأثمة الاثنا عشرية . فهذا الحسن الصباح ، مؤسس الدعوة البزارية ، الذي يعد من أعظم الشخصيات في التاريخ الإسلامي ، كان إماميا اثنا عشريا . ولابد أنه حاول جذب كثير من أقرانه في المذهب ، وأنه حاول التوفيق في العقائد بين هؤلاء الإسماعيلية وأولئك الاثنا عشرية . ولا يقل سنان راشد الدين ، مقدم الدعوة في بلاد الشام في عهد صلاح الدين الآيوبي ، عن زعيمه الأول الحسن الصباح . فقد كان اثنا عشريا في نصيريا ، ولذلك تلوث المذهب النزاري في بلاد الشام خاصة بكثير من مبادى النصيرية ، عما سهل على كثير من دعاة النزارية خاصة أن ينادوا بالاتصال بين الإسماعيلية والاثنا عشرية في شخص عبيد الله المهدى .

وقد شهدت مصر نفسها تتزعم هذا المذهب الإماى الاثنا عشرى فى أشخاص وزرائها العظام . فإن بيتى بدر الجمالى ، وطلائع بن وزيك ، كانا يدينان بمبادى الاثنا عشرية ؛ وكثيرا ما حاول هؤلام رفع شأن مذهبهم فى مصر على حساب المنهب الإسماعيلى ، بل لقد تعدى تأثيرهم إلى الخلفاء الفاطميين أنفسهم ، حتى إن الخليفة المستنصر اتخذ من بدر الجمالى الاثنا عشرى باب أبواب دعاته ، وجعل يشيد به لا تباعه فيقول للسيدة الملكة أروى الصايحية (١): « وطالعى الوالد السيد الاجل

<sup>(</sup>١) هي ثالثة .لوك الصليحيين ، وكانت رئيسة الدعوة الاسماعيلية في اليمن ، وتواعد الحسكم بعد . وفاة زوجها المكرم الصليحي سنة ١٧٥ هـ ، واستمرت اسان الدعوة الباطق هناك حتى سنة ١٧٣ هـ .

أمير الجيوش ... بدرا المستنصرى . . . فهو خليفتنا ، وباب دعوتنا ، الحال منا محلا لم يحله أحد قبله ، القائم من أمورنا مقام الأساس ، لمشكلات الالتباس(١) . . وكان أبناء ذلك الوزير أشد إمعانا منه في الإشادة بمذهبهم الاثنا عشرى .

وإنما أتينا بهذه الحقائق لنقيم الدليل على أنه منذ القرنين الحامس والسادس الهجرى ،كان تأثير الإسماعيلية في الاثنا عشرية عظيما ،حتى إن بعض دعاة الإسماعيلية استطاعوا أن يجذبوا الاثنا عشرية إلى صفوفهم .كا لا يبعد أن يكون مصدر انتساب عبيد الله إلى موسى الكاظم نوعا من نفي ارتباطه بسلالة ميمون القداح ؛ و نعتقد أن ذلك لون من ألو ان الدفاع الرخيص .

وغنى عن البيان أن انتساب عبيد الله الى الأئمة الاثنا عشرية أو الموسوية لا يقوم على أساس تاريخى صحيح ؛ فإن الموسوية غيير الإسماعيلية بالطبع ، وأن الحركة التى أنجبت عبيد الله ، والتى قامت منذ أيام جعفر الصادق على يد الأئمة الإسماعيلية وأنصارهم لا تؤيد هذه الدعوى يحال من الأحوال .

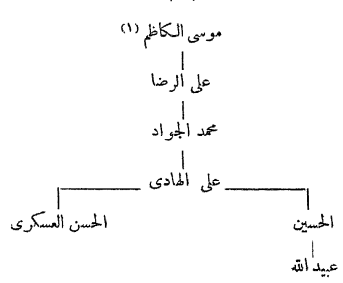
وإليك نسب عبيد الله إلى موسى الكاظم:
موسى المكاظم(٢)
موسى المكاظم(٢)
على الرضا
على الرضا
على الرضا
على الرضا
عمد الجواد
احمد الوفي
عمد الجواد
احمد الوفي
على المادى
القاسم التق على المادى
المسكرى عبد الله الرازى الحسن العسكرى
عمد المنتظر عمد المهدى عبيدالله محمد المنتظر عبيد الله

Al-Hamdani: The Letters of Al-Mustansir (B.S.O.S, (1) 1943), p. 315

O'Leary: A Short Hist. of the Fatimid Khaliphate,p.37. (r)

Sirdar Ikbal: Aga Khan (London, 1930), p. 240. (r)

Lane-Poole: Egypt in the Middle Ages, p. 95. (1)



## (ت) نسب عبيد الله إلى ميمون القداح

شغلت أسرة ميمون القداح مكاما كبيرا في تاريخ الدعوة الإسماعيلية في دورها الأول، وهو دور الستر، واعتمد الأئمة العلويون عليهم اعتمادا تامّــا منذ عهد جعفر الصادق ( ١٤٨ ه )، واستمروا يغذون الدعوة بخططهم، وبرعونها بجهودهم، حتى كان الأئمة – على ما رأينا – يكلون إليهم جميع شئونهم الداخلية والخارجية. فكان ميمون القداح اليد الحركة للامام محمد بن إسماعيل، وكان عبد الله بن ميمون اللسان الناطق، واليد الباطشة لعبد الله الأكبر بن محمد بن إسماعيل، ولا بنه الإمام أحمد الوفي، واستطاع أحمد بن عبد الله القداح أن يكون مع الإمام الحسين الذي كاكان أبوه وجده مع الأئمة السابقين. وعلى يد أحمد بن القداح « الحجة ، وإمامه الحسين، راجت الدعوة رواجا كبيراحتي شملت اليمن والمغرب وفارس وخراسان الحسين، راجت الدعوة رواجا كبيراحتي شملت اليمن والمغرب وفارس وخراسان الموراق، كما لم تخل بلاد الشام ومصر من أنصار هذا المذهب. كل هذا جعل الإمام الحسين ينزل عن إمامته طواعية لحجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله الإمام الحسين ينزل عن إمامته طواعية لحجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح، لكي يردها لا بنه أني القاسم (القائم) إذا بلخ رشده، ويقوم بجميع شئون المذهب والدعوة ، ويعمل على إقامة الدولة الفاطمية التي ظلوا ينشدونها أكثر من قرن ؛ حتى لقد يستطيع المره أن يسمى دور الستر بالدور القداحي .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: ج ٨ ص ٣٠

وقد ظل الناس لايعرفون علاقة بيت القداح بالأئمة الإسماعيلية إلا عن طريق السنيين الذين اتخذوا من ذلك وسيلة للغض من شأن هؤلاء الأئمة ، فرموهم بأقذع التهم ، ووصفوهم بأفش الصفات \_ على ما رأينا \_ إلى أن وقعت بين أيدينا بعض كتب الإسماعيلية ، التي تتضمن شيئا غير قليل عن علاقة ميمون القداح وأبنائه بالأثمة الإسماعيلية ، وهي تؤكد بعض ما يعتقده السنيون من أن عبيد الله المهدى من سلالة ميمون القداح .

#### ١ - آراء الاسماعلية:

تناولنا فى الباب الأول موضوع تأميم عبيدالله بشىء من التفصيل، وبينا بعض الاسس التى قام عليها هذا التأميم، وقانا إن من مبادىء الإسهاعيلية أنهم إذا وجدوا إمامهم الحقبق فى خطر، جاز لهم أن ينقلوا هذه الإمامة بطريق الإيداع إلى شخص يثقون به، حتى ينقلها هذا بدوره إلى مستحقها عند ما تحين الفرصة بذلك. ويسمون هذا المودع، أى الذى كان واسطة اتصال بين إمامين حقيقيين، إماما مستودعا ويعتقد بعضهم أن عبيدالله من الأثمة المستودعين، ويرى بعض المراجع الإسهاعيلية كا تقدم - أن عبيدالله جمع بين رتبتى الحجة والإمام؛ واستندت هذه المراجع إلى أن الإمام الحسين استغل مبدأ التبنى الروحانى عند الإسهاعيلية، فاعتبر سعيدا (وهو عبيد الله ) ولدا روحيا له، وورثه الإمامة الوقتية ، كما اعتمد على مبدأ الاستيداع، وهو إمكان نقل الإمامة من الإمام الحقيق أى المستقر إلى شخص آخر لم يكن إماما حقيقها أى مستقرا.

وقد أتينا ببعض النصوص الأصلية التي تثبت هذا الاعتقاد، وتبين أن الحليفة القائم كان ابنا روحيا لعبيد الله، أو بالحرى «ولده المنتسب إليه بتعليمه وإفادته». كا أتينا بما يؤيد نزول الإمام الحقيق لحجته سعيد الحنير، وأثبتنا أن سعيدا الحنير (عبيد الله) قداحي، حتى إن الدرزية يجعلونه في مرتبة الإمامة، على حين يجعلون الحليفة القائم وأباه من قبله في رتبة الألوهية، ويأتون بسلسلة نسبه، ويؤكدون أنه من أبناء ميمون القداح ؛ كما يجعل الحسن الأعصم الفاطميين ـ ومنهم عبيد الله ـ من القداحية . وقد أشرنا إلى ما هنالك من خطأ في تعميم الأعصم حكمه، لأن

النصوص الأساسية تدحضه ، واستشهدنا بانتقاض حمدان قرمط على سعيد الخير هذا ، وقلنا : إن هذا الانتقاض من الحجج الدامغة ، التى تؤيد ما ذهبنا اليه منأن عبيد الله من نسل القداح ، ورددنا على ما يمكن أن يعترض به القائلون بأن عبيد الله إمام إسهاعيلي ، فنفينا أن يكون مغتصبا للامامة ، أو أن آباءه كانوا يميلون إلى اغتصاب حقوق الأثمة . واستبعدنا أن يكون أبو عبدالله الشيعى يعلم أن المهدى إمام مستودع ، وأن القائم إمام مستقر ؛ لأنه لم يتدرج في الدعوة إلى آخر خطواتها ، وقلنا : إن تأميم سعيد الخير كان نوعا من أنواع المحافظة على كيان الإمامة نفسه ، ولم يكن هدما لها ، على ما ذهب إليه من ينكر نسب عبيد الله ، وخلصنا من ذلك كله إلى أن سعيدا لم يكن ابنا جسمانيا للامام الحسين بن أحمد ، أو أخا للمهدى ، بل كان حجة للامام الحسين شم أضحى إماما فهديا (١) . فلما مات سلم الإمامة إلى القائم الإمام المستقر . وإلمك ثبكتاً يوضح هذا :

|                           | ميمون القــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ( ),              |
|---------------------------|-----------------------------------------------|-------------------|
|                           | عبد الله القداح                               | -                 |
| ا<br>على (قداح الطالقان). | ا<br>الحسين                                   | ا<br>أحمد الحسكيم |
|                           | عبيد الله                                     | _                 |

ومن الجدول الآتى نرى ارتباط الحجج بالأثمة المستورين

| الإمام                     |   | الحجة               |   |
|----------------------------|---|---------------------|---|
| محمد بن إسماعيل            | 1 | ميمون القداح        | ١ |
| عبدالله الأكبر ( الرضى )   | ۲ | ( عبد الله بن ميمون | ۲ |
| ( أحمد بن عبدالله          | ۳ | , , }               | ۲ |
| أحمد بن عبد الله           | ٣ | احمد الحسكيم(٢)     | ٣ |
| الحسين بن أحمد بن عبد الله | ٤ | ( سعید الخیر ٔ      | ٤ |
| القائم الإمام لا الخليفة   | ٥ | ﴾ سعيد الخير        | ٤ |

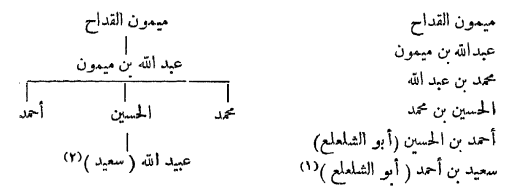
<sup>(</sup>١) انظر ماكتبناه في تأميم عبيد الله .

<sup>(</sup>٢) هــذا ما أمكننا أن تُستنتجه من المصادر الاسماعيلية ، التي لم تذكر سوى أحمــد الحكيم هـ

وأما سلسلة النسب التي تذكرها رسائل الدرزية ، فإنها تخالف مراجعنا الإسهاعيلية الآخرى في عدد هؤلاء الحجج ، فتذكر بين عبد الله القداح وعبيد الله ثلاثة أجيال . وإذا علمنا أن عبيد الله كان حجة للامام عبد الله الذي قصد سلمية بعد عهد الرشيد ، وأنه عاصر الإمام أحمد الذي عاش في عهد المأمون وخلفائه على ماذكرنا في الباب الأول ، فإن المدة التي تفصل بين عهد عبد الله بن ميمون القداح وعهد عبيد الله المهدى لا ممكن أن تشمل ئلائة أجيال .

ونعتقد أن ذلك الحفطأ المادى الذى وقع فيه الدرزية ، راجع الى أن عبد الله القداح لما استقام له أمر الدعوة ، استعان بأ بنائه ، ومنهم أحمد الذى يسميه بعض محمدا أبا الشلعلع ، والحسين ، وأنه على ما تقدم وضع ابنه الحسين فى معسكر سلمية ، وأحمد فى معسكر السكوفة . فلما مات الحسين فى حياة أبيه ، انتقل أحمد بن عبد الله إلى معسكر سلمية الرئيس ، فاعتقد الدرزية أن أبناء عبد الله الفداح يمثلون ثلاثة أجيال مختلفة . والحق أنهم إنما يمثلون جيلا واحدا ، لأن أحمد هو محمد ، وهو فى الوقت نفسه أخو الحسين . ومهما يكن من شى . فإن سلسلة نسب عبيد الله على ما جاء فى رسائل الدرزية تؤكد انتساب عبيد الله لميمون القداح برغم هذا الخطأ .

وهاك نسب عبيد الله عند الدرزية مع تصحيح خطئهم .



الذى ذهبنا إلى أنه أحمد بن عبد الله ، وكان حجة للحدين وأبيه ، وسعيد الحثير ، حجة الامام الحدين ، ومستودع الامامة للامام أبى القاسم الذى تسمى بالقائم بعد وفاة عبيد الله ، والذى تؤكد المراجع الدرزية أنه قداحي .

<sup>(</sup>١) النقط والدوائر ص ٧٤ ( نشره سيبلد سنة ١٩٠٢ ) .

<sup>(</sup>٧) استنتجنا هذا من بحثنا في تاريخ أشخاص حجج الأثمة ، انظر الباب الأول

ولا يختلف الإسماعيلية الذين ينكرون نسب عبيد الله إلى على وفاطمة ، عن الإسماعيلية الذين يؤيدون صحة هذا النسب إلا فى عدد الأئمة ، وفى شخص عبيد الله ولذلك لا يذكر هؤلاء المنكرون عبيد الله ضمن أئمة الاستقرار ، كما يتضح من ها تين السلسلتين :

محمد بن إسماعيل عبد الله الأكبر عبد الله الأكبر عبد الله الأكبر أحمد بن عبد الله المحمد بن عبد الله الحسين بن أحمد الحسين بن أحمد القائم (الخليفة الفاطمي الثاني) (١) على بن الحسين القائم (الخليفة الفاطمي) (١)

#### ٣ -- آراء السنيين المعارضين:

ويرى السنيون المعارضون أن نسب عبيد الله إلى على وفاطمة غير صحيح، ويذهبون ـ وهم على حق كما رأينا ـ إلى القول بأر عبيد الله ينتمى إلى الدعاة لا إلى الأنمة ، ويرمون أجداده بالزندقة تارة ، والمجوسية أخرى . فيرى عَريب ابن سعد أن عبيدالله ينتمى الى أحد الزنادقة الذين فتك بهم المهدى العباسى (١٦٩)، أو أنه من سلالة أحد الدعاة الذين أخذوا على عاتقهم نشر الدعوة لأهل البيت . والحق أن عريب بن سعد ، مع قرب عهده بعبيد الله ، يخلط فى عباراته خلطا يدل على عدم تحققه من نسب عبيد الله فيقول : وإن عبيد الله المهدى بن عبد الله ابن سالم من أهل عسكر مكرم ... وسالم جده قتله المهدى (العباسى) على الزندقة ... وأن جده كان ينزل عند بنى سهم بن باهلة بالبصرة . وكان يدعى أنه يعرف مكان الإمام القامم ، وله دعاة فى النواحى يجمعون له المال بسببه ؛ فوجه إلى ناحية الإمام القامم ، وله دعاة فى النواحى يجمعون له المال بسببه ؛ فوجه إلى ناحية المغرب رجلا يعرف بأبى عبد الله الصوفى المحتسب ، (٣) . ولا نستطيع أن نصدق المغرب رجلا يعرف بأبى عبد الله الصوفى المحتسب ، (٣) . ولا نستطيع أن نصدق

<sup>(</sup>١) يكاد يجمع المؤرخون من الاهاعيلية على أن القائم بن الحسين لا على .

<sup>(</sup>٢) الخطاب: غاية المواليد ص ٢٦ ( من المنتخب )

<sup>(</sup>٣) سلة تاريخ الطبرى ج ١٢ ص ٢٧

ما قبل من إرسال جد عبيد الله المهدى أبا عبد الله إلى بلاد المغرب ؛ لأنه وصل إلى هذه البلاد فى أواخر القرن الثالث الهجرى ، على حين أن جد عبيد الله كان يعاصر الخليفة العباسى المهدى ، الذى توفى سنة ١٩٩ هـ

كذلك ذكر عطا ملك الجويني أن المهدى كان من سلالة عبد الله بن سالم البصرى، أحد دعاة المدعوة الإسماعيلية (۱). ويرى ابن النديم (۲) والنويرى (۳) أن عبيد الله ينتمي إلى ميمون القداح، إلا أن ابن النديم يرى أن عبيد الله هو ابن الحسين بن عبد الله القداح، على حين يرى النويرى أنه ابن الحسين بن أحمد بن عبد الله القداح. ولو حاولنا تقصى آراء السنيين القائلين بانتساب عبيد الله إلى عبد الله المعنى أراؤهم المئات عدا، وذلك مما يخرج بنا عن نطاق هذا البحث. ونحن لا نذكر أن كثيرا من هذه المراجع السنية على شيء من الصواب.

على أن هناك من يغلو فى دعوى انتساب عبيد الله إلى ميمون القداح، فيقولون إن الحسين أبا عبيد الله تزوج حين كان بسلمية مرف أرملة يهودى حداد، وإن عبيد الله \_ سعيدا \_ كان ابن ذلك اليهودى، فأحبه الحسين ورباه. ولما لم يكن له وارث عهد بالأمر اليه. ولسكنا نشك فى أن الحسين لم يكن له ولد، لأنه إذا كان المقصود هو الحسين بن عبد الله القداح، فقد رأينا فى الباب الأول أن سعيدا هو ابن ذلك الحسين بن عبد الله بن عبد بن عبد الله بن محد بن

Blochet: Le Missianisme, p. 83. (1)

وليس من شك في آن عريب بن سعد والجويني خلطا بين عبد الله بن ميمون القداح وأبيه ميمون، وبين عبد الله بن سالم وجده سالم ؛ لأن المعروف أن ميمونا اتهم بالزندقة في عهد أبي جعفر المنصور والمهدى، وأن كلا من ميمون القداح وانسه عبد الله كان من دعاة الاسماعيلية، حتى إن أوصاف عبد الله بن ميمون، وشيء آخر هو أن القرامطة الشاليين كابوا يسمون المهدى، وأن البصرى الذي القرامطة الشاليين كابوا يسمون المهدى وأب البصرى عن وقد ينهض هذا دليلا على أن ابن البصرى الذي يقصده القرامطة هو البصرى الذي يذكره عريب والجويني، وأن سعيد بن البصري لا يمت إلى العلوبين بصلة النسب.

<sup>(</sup>٢) الغيرست ص ٢٦٥

<sup>(</sup>٣) نهاية الأرب ( مخطوط ) ج ٢٣ ورةة ٧

إسماعيل، فإن المراجع الإسماعيلية تكاد تجمع على أن أبا القاسم (القائم) هو ابنه . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى أما كان يوجد فى بيت الحسين من يضطلع برياسة الدعوة الإسماعيليية بدل ذلك اليهودى ؟ ويظهر أن القول بأن عبيد الله هن أصل يهودى قد ولدته كراهة العباسيين والعلماء السنيين للفاطميين . خصوصا وأنهم كانوا لا يرون غضاضة فى الاستعانة بوزراء من اليهود كابن كلس . ولو أخذنا برأى الذين يقولون بانتساب عبيد الله المهدى إلى عبد الله بن ميمون القداح ، لاستحال علينا أن نأخذ بالرأى القائل بأنه من أصل يهودى ، لما اشتهر عن هؤلاء من الطموح والميل إلى الزعامة . ولذلك لا يمكن أن يسمحوا لهذا الحسن أن يعبث بالدعوة التي قامت على أكتافهم وانتشرت بفضل جهودهم ، وأن يلقيها فى يد لا تمت اليهم بصلة . ومهما يكن من شيء فقد رمى عبيد الله بأن أباه , من نسل القداح المهم بعليد الجوسى . وقيل : كان والد عبيد الله هذا يهوديا من سليية من بلاد الشام وكان حدادا . وعبيد الله هذا كان اسمه سعيدا . فلما دخل المغرب تسمى بعبيد الله وزعم أنه علوى فاطمى ، وادعى نسما ليس بصحيح ، لم يذكره أحد من مصنفى وزعم أنه علوى فاطمى ، وادعى نسما ليس بصحيح ، لم يذكره أحد من مصنفى وزعم أنه علوى فاطمى ، وادعى نسما ليس بصحيح ، لم يذكره أحد من مصنفى وزعم أنه علوى فاطمى ، وادعى نسما ليس بصحيح ، لم يذكره أحد من مصنفى وزعم أنه علوى فاطمى ، وادعى نسما ليس بصحيح ، لم يذكره أحد من مصنفى وزعم أنه علوى فاطمى ، وادعى نسما ليس بصحيح ، لم يذكره أحد من مصنفى وراحه و كان حدادا ، وعبيد الله هذا كان اسمه الما الله النسب خلافه (۱)» .

ويظهر أن الذين ينكرون صحة نسب عبيد الله أكثر اختلافا من الذين يقولون بصحة هذا النسب ، بما يجعل الاهتداء إلى رأى قاطع فى هذا الموضوع ـ عن طريقهم ـ من الصعوبة بمكان . فن هؤلاء من يقولون إن عبيد الله من أصل يهودى ـ كا رأينا \_ ، ومنهم من يثبت أن عبيد الله أقر على نفسه أنه من أصل قداحى (٢) ؛ ومنهم من يقول إن الحسين بن عبد الله القداح زوجه من ابنة عمه محد أبى الشلملع ، فأنجيت منه ولدا أسماه عبد الرحمن الذى تولى الخلافة بعده وتلقب بالقائم ؛ ومنهم من يقول إن سعيدا لم يكن يسمى عبيد الله ، فلما وصل إلى سجلماسة تسمى بذلك الاسم . يقول الباقلانى \_ من علماء القرن الخامس الهجرى : وجد عبيد الله كان مجوسيا ، ودخل عبيد الله المغرب ، وأدعى أنه علوى ، ولم يعرفه وجد عبيد الله كان مجوسيا ، ودخل عبيد الله المغرب ، وأدعى أنه علوى ، ولم يعرفه

<sup>(</sup>١) أبو شامة : كتاب الروضتين في أخبار الدولةين جُ ١ ص ٢٠٠ ـ ٢٠٠

<sup>- (</sup>٢) راجع ما ذكرناه عن مقابلة عبدان ، داعي حدان ، سعيد بن الحسين .

أحد من علماء النسب ، وكان باطنيا خبيثا حريصا على إزالة ملة الإسلام (١). .

وقد دفعت العاطفة الجامحة بعض من ينكرون نسب الفاطميين إلى القول مأن اليسمع بن مدرار \_ صاحب سجلماسة \_ سجن عبيد الله (سعيد بن الحسين) . ولكنه قتله حين حضر أبو عبد الله الشيعي إلى بلده ، فأخرج أبو عبد الله خادم المهدى ، وادعى أنه هو المهدى (٢) . إلا أنه لا مكن الآخذ بهذا القول ، لأن اليد التي قتلت عبيد الله تستطيع أن تقتل ولى عهده القائم . وليس هناك ما يمنع أبا عبد الله من أن ينادى بالقائم على أنه المهدى المنتظر، وبذلك يضع أبو عبد الله الأمور في نصابها . كما بمنعنا من تصديق ما أورده الذهبي أن القائم ظل على وفاق مع عبيد الله المهدىحتى سنة ٣٢٧ ﻫ ، وأنه كان ساعده الأعن في الحروب التي شنها على أعدائه في الشرق والغرب . ولو لم يكن عبيد الله هو المهدى نفسه ، لشق القائم عليه عصا الطاعة ، لكن شيئًا من ذلك لم يحدث . أضف إلى هذا أن المؤامرة التي أخذ أبو عبد الله الشيعي يحيك شراكها حول المهدى تؤيد ذلك ؛ ولم تكن هذه المؤامرة في حقيقة الأمر إلا محاولة تذرع بها هذا الداعي لاسترداد ما فقده من نفوذ. ولو كان عبيــد الله المهدى قد قتل في سجلماسة ، لكان أول ما برمى به من المتآمرين أنهـ الإسماعيلية ، التي تتفق فيما بينها على أن شيئا من ذلك لم يحدث. ونستطيع أن نخاص مما ذكره السنيون الذين يتـكرون صحة هذا النسب إلى أمور أهمها :

أولا: أن هؤلاء المؤرخين يكادون يجمعون على أن عبيد الله من سلالة ميمون. القداح ، ويذكرون فى الوقت نفسه أن ميمونا القداح وأبناءه كانوا من دعاة الأثمة الإسماعيلية المستورين ، ثم اغتصبوا الأمر لانفسهم .

ثانيا: يرى هؤلاء أيضا أن عبيدالله وآباء كانوا من الزنادقة المجوس ، الذين حاولو اتقويض دعائم الإسلام ، عن طريق التأويل تارة ، والقول بالباطن أخرى ،

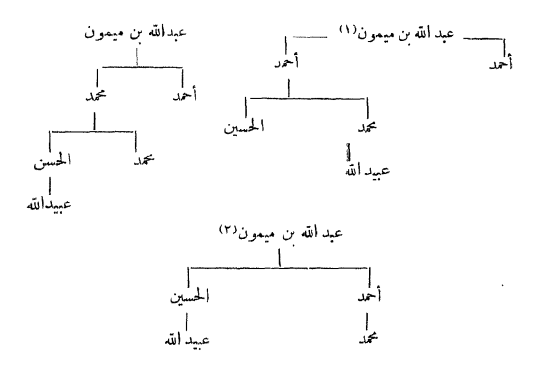
<sup>(</sup>۱) الذهبي: تاريخ الاسلام ، مخطوط ، جم ص مه . وقريب من هذا ما ورد في كتاب أبناء. الزمن ( ص ٢٥ ) من أنه ,, اتفق النسابون وأهل الناريخ على بطلان نسهم ، وأنهم غسير فاطميين. و وإنما يرجع نسبهم إلى ميمون القداح مولى جمفر الصادق ،، .

<sup>(</sup>٢) الذهبي : تاريخ الاسلام ، مخطوط ج ٢ ص ٨٥

أو عن طريق محاولة إحياء عقائد المجوسية ، أو ما إلى ذلك .

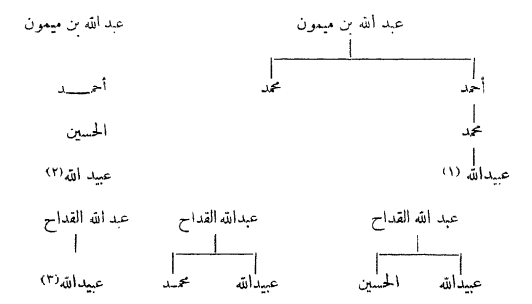
ثالثا : أنهم يرجعون عبيد الله إلى أصل يهودى، ويذهب بعض إلى أنه قتل في سجلماسة . وسنرى أن المعارضين في صحة هذا النسب على شيء من الصواب ، فيما يتعلق بالأمرين الأول والشانى . وأنهم لم يصيبوا فيما ذهبوا إليه بمسا يتعلق بالأمر الثالث .

رابعا: اختلف كثير من هؤلاء المؤرحين في ذكر أسماء آباء عبيد الله ، وفى عدد الأجيال التي تفصل بينه وبين جده عبد الله بن ميمون القداح ، المتوفى فى أواخر القرن الثالث الهجرى ؛ فيقول بعض إنها ئلائة أجيال ، ويقول بعض آخر إنها جيلان ، ومنهم من يقول إنها جيل واحد فقط ؛ بل إن هناك من يعتقد أن عبيد الله هو ابن عبدالله القداح نفسه . وهاك أهم آراء السنيين الذين ينكرون صحة نسب عبد الله المهدى ، على ما نراه في الجدول الآتى :



Mamour: Palemics on the Origins-pp. 137-9 (1)

(٢) أبن النديم : الفيرست من ٢٦٥



والآن وقد استعرضنا نسب عبيد الله من جميع نواحيه ، نستطيع أن نهتدى إلى النتائج الآتية :

١ -- بجب أن نطرح جانبا القول بأن عبيد الله المهدى من سلالة موسى الكاظم ، لأن هذا القول أقرب إلى الخرافات منه إلى الحقائق التاريخية .

بان ما ذكره الإسماعيلية الذين قالوا يصحة هذا النسب لايجانب الصواب من ناحية الأثمة المستورين. أما عن انتماء عبيد الله إلى الإمام المستور الذى تولى زعامة الدعوة الإسماعيلية قبله من ناحية القرابة ، فقد أصبح مثارا للشك ، بعد أن شهد شاهد بل شهود منهم على بطلانه . و نعتقد أن كثيرا من هؤلاء الكتاب الإسماعيليين الذين اعترفوا بصحة هذا النسب ، كانوا يعرفون حقيقة عبيد الله ، ولكنهم كانوا لايريدون أن يثيروا الرعية عليهم إذا علموا أن مؤسس دولتهم الأول لم يكن من الفاطميين العلويين ، خصوصا وأن السواد الأعظم من رعايا الفاطميين كانوا لا يعرفون شيئا عن أصول المذهب الإسماعيلى ، التي قام عليها تأميم عبيد الله المهدى.
 أي إسناد الإمامة إليه \_ بمعنى أنهم لم يعرفوا نظامي الاستقرار والاستيداع

Mamour: Polemics, pp. 137.9. (1)

<sup>(</sup>٢) أنباء الرمن في أخبار الين ص ٢٩ ( مخطوط )

<sup>(</sup>٣) الحادى : كشف أسرار الباطنية ص ١٩

الإمامى، والتبنى الروحانى وغير ذلك من النظم الإسماعيلية الأساسية. وإذا كان كثير من الإسماعيلية الذين يؤيدون صحة نسب عبيدالله إلى على وفاطمة عن طريق الفرابة. فإن بعضا منهم كانوا، على العكس من ذلك، يرون أن عبيد الله ينتسب إلى عبد الله القداح. ولكن هؤلاء لم يريدوا أن يثيروا فى وجهه الفاطميين متاعب جديدة، لأنهم كانوا يعتقدون أن عبيد الله إمام حقا. فإذا أقروا بأنه من سلالة على وفاطمة جعلوه أحد أئمة الاستقرار، وإذا أرجعوه إلى أصله الحقيق، أى الى أبناء ميمون القداح، جعلوه فى هذه الحالة أحد أئمة الاستيداع. والعامة لاندرك أكان عبيد الله إمام استقرار أم إمام استيداع، وإنما تعتفد أنه إمام من سلالة على وفاطمة. وإذا علموا غير ذلك لما أحجموا عن شق عصا الطاعة على الفاطميين، والغض من شأنهم، وإثارة الفتن والقلاقل في وجههم.

٣ – أما مايراه السنيون الذين يقولون بصحة هذا النسب، فإنه على الرغم من أنهم استندوا فيا ذكروه إلى ما جاء في كتب الإسماعيلية ، وأنهم وصلوا في كثير من الأحيان إلى بعض ما وصل إليه الإسماعيلية أنفسهم في كتبهم السرية ، فإن ما ذكروه لا يمكن أن نعتمد عليه كثيرا ، لاختلافهم في أشخاص آباء عبيد الله ، ولا نهم كانوا على جهل تام بكثير من أساليب الدعوة السرية لهمذا المذهب ولو أنهم ألموا بهذه الأساليب لكان لآرائهم كثير من الاعتبار والتقدير ، أضف إلى ذلك أنهم كانوا يندفعون كثيرا ما وراء عواطفهم وميولهم ، على ماذكره ابنالاثير والمقريزى وغيرهما ، لذلك نستطيع أن نقول إن آراء هؤلاء السنيين الذين يؤيدون والمقريزى وغيرهما ، لذلك نستطيع أن نقول إن آراء هؤلاء السنيين الذين يؤيدون على على وفاطمة ، وإن كان لهمذه الآراء اعتبارها فيها يتعلق بالأثمية المستورين ، الذين جاءوا قبل عبيد الله .

٤ — إن المعلومات التي ذكرها السنيون الذين ينكرون صحة هذا النسب، تمتاز بغزارة مادتها، وكثرة إلمام أصحابها بالموضوع الذي نحن بصدد بحثه واستقصائه، ولكنهم كانوا ينظرون إليه نظرة غير عميقة، وإنما نظروا اليسه نظرة تنطوى على الكراهية والمقت للفاطه بين خاصة، إرضاء لميولهم ورغباتهم من جمة، وإرضاء للعباسيين السنيين وغيرهم من الأمراء، من جمة أخرى ولكنهم استطاعوا برغم ذلك أن يصلوا إلى بعض الحقائق ، فقد قرر أكثرهم أن عبيد الله ينتسب إلى ذلك أن يصلوا إلى بعض الحقائق ، فقد قرر أكثرهم أن عبيد الله ينتسب إلى

ميمون القداح، وأثبتوا في الوقت نفسه أن أفراد أسرة القسداح كانوا دعاة للأئمة المستورين؛ وهذا ما ذهب إليه الإسماعيلية أنفسهم. وأما القول بأن هؤلاء القداحية قد استبدوا بالأمر دون العلويين، فإنه ينطوى على شيء غيير قليل من المبالغة وذكر هؤلاء السنيون في الوقت نفسه اعتناق أسرة القداح مبادى الزندقة والمجوسية الخ. وفي الحق أنه على الرغم من هذه المبالغة والتفين في تصويرها، فهناك شيء من الحقيقة ، ذلك أن السنيين في جميع العصور كانوا ينظرون إلى المذهب الإسماعيلي نظرتهم إلى الزندقة والمجوسيةوما إليهما . فإن هناك مذاهب يقول بها الأئمة الإسماعيلية وأنصارهم ، تنطوى على شيء كثير من التطرف والخروج على كثير من أصول الشريعة الإسلامية ، من ذلك أنهم يقولون بنبوة محمد بن إسماعيل ، وأنه صاحب الشريعة السابعة ، أي شريعة التأويل .

وصفوه القول أن اتهام القداحية بالزندقة والمجوسية وغييرهما ، إنما هو اتهام قصد به النيل من المذهب الإسماعيلي ، والآئمة الإسماعيليه وأنصارهم . ولكمنا نأخد على السنيين الذين ينكرون صحة نسب عبيد الله أنهم شوهوا الحقيقة ، بإسرافهم فى الغض من شأن أسرة القداح ، ورميهم إياه بالإلحاد والمروق عن الإسلام . وليس بهذا نستطيع فهم الحقائق التاريخية .

أما الذى لا نستطيع أن نصدفه و لا أن نؤمن به ، فهو هذه المحاولات التى قصد بها نفى انتساب عبيدالله إلى بنى القداح ، فإن فيما ادعاه هؤلاء الذين قالوا بأن عبيدالله من أصل يهو دى نوع من التجنى ، لا ننا لو علمنا أن المذهب الإسماعيلى ، فى در جاته الأولى ، يرمى إلى جذب الناس إليه عن طريق التظاهر با لتقشف و الورع و التقوى ، وإذا كانت التقوى تعتبر أساس المذهب الإسماعيلى ، ووسيلة لجذب الناس إليه ، فسكيف يعقل أن يميل الناس إلى قبول مذهب يدعو إليه قوم من اليهود ؟ ثم كيف يعقل أن يحمل الفاطميون العالم الإسلامى على الإقرار بزعامتهم من الناحيتين الروحية و الزمنية اللتين حاربوا العباسيين من أجلهما . ولاغرو فإن الفاطميين يدّعون ـ وهم على حق ـ أنهم وله الناس بالزعامة الروحية للعالم الإسلامى ، لانهم ورثوها عن الرسول عليه الصلاة والسلام . بعد هذا كله نرى أن القول بأن عبيد الله من أصل يهودى نوع رخيص عن الدعاية العباسية ، خصوصا إذا علمنا أن أبناء القداح لا يستطيعون أن ينزلوا عن الدعاية العباسية ، خصوصا إذا علمنا أن أبناء القداح لا يستطيعون أن ينزلوا عن

الزعامة لغيرهم . وأن الزعامة الروحية التي كان الأئمة الإسماعيلية يسعون إلى تحقيقها تحول دون ذلك . كما يحول دون الآخذ بهذا الرأى المصادر الإسماعيلية الأصيلة ، التي تكلمت على الدعوة من الناحية السرية ، والتي أوضحت بطلان هذا الرأى .

ومثل ذلك أيضا القول بأن عبيد الله مات مقتولا على يد اليسع بن مدرار صاحب سجلماسة ، لأن القائلين بذلك بنوا آراءهم على حقيقة يقسر بها الإسماعيلية ، وهي أن أبا عبد الله الشيعي لم يكن يعرف شخص المهدى . ولكن جهل أبي عبدالله بمعرفة زعيمه عبيدالله ، لا يجعلنا نحكم بأنه مات مقتولا ، وأن غيره وضع في مكانه . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فقد دلل القائلون بهذا القول على أنهم غير جادين فها ذهبوا إليه ، لأنهم لو علموا أن رسل أبي عبدالله كانت ترد عليه تباعا في سلمية ، ثم وهو في طريقه إلى المغرب ، فهاذا يكون موقف المهدى وموقف أبي عبدالله الشيعي لو أشاع الرسل أن هذا الشخص ليس إمامهم الذي نادوا بزعامته ، وقابلوه في سلمية وفي طريقه إلى المغرب ؟ وأمر ثالث هو : ما الذي يمنع أبا عبد الله الشيعي من أن يقر بالحقيقة لو أن عبيد الله قد مات ، فيقيم الإمام المستقر وهو القائم مقامه ؟ أما أنه يضع خادما موضع الإمام في الوقت الذي يكون فيه بين يديه إمام مستقر ، فإن يضع خادما موضع الإمام في الوقت الذي يكون فيه بين يديه إمام مستقر ، فإن يضع خادما موضع الإمام في الوقت الذي يقول بتعيين إمامه بالنص . ولا شك في أن القائم كان منصوصا على إمامته .

و ــ أما ما ذكره الإسماعيلية القائلون بأن عبيدالله من بسل ميمون القداح، فإن ما ذهبوا إليه كان عن عقيدة راسخة ويقين ثابت و لا عجب، فإن هؤلاء قد أدركوا الحقيقة فذكروها مجردة عن كل ميل أو هوى ؛ رأوا أن عبيد الله كان إماما لكنه مستودع ، وأنه من سلالة العلوبين روحانيا فقط ، وأنه ابن الأثمة التعليمي لا الجسماني ؛ كارأوا أن الإقرار بهذه الحقائق لايضير الدعوة ، ولا يضير الدولة ، وأدركوا عبث التمادى في التفسيرات التأويلية Esoteric Interpretation الحاصة وأدركوا عبث التمادى في التفسيرات التأويلية من أصل قداحى ، وأن سائر شخص عبيد الله . ومن ثم لجثوا إلى التصريح دون التلبيح . وكان لما فعلوه أثر ، في إظهار الحقيقة ناصعة جلية ، وهي أن عبيد الله من أصل قداحى ، وأن سائر الخلفاء الفاطمين من أصل علوى . وإذن فإن هؤلاء لم يقولوا ما قالوه ليبعدوا الشكوك عن الدولة الفاطمية ـ كا يقول بعض ـ إذ كيف يزيلون الشكوك بإضافة شكوك أخرى ؟

ثم كيف نستطيع أن نفسر الحقيقة التالية: يأتى العباسيون، المفافسون الخطرون للفاطميين. في سنة ٢٠٤ ه، فيعانون في محاضرعامة، أن الخلفاء الفاطميين، وعلى رأسهم عبيد الله، ليسوا علويين. ثم يأتى علماء الإسماعيلية الذين لا يؤيدون صحة نسب عبيد الله، فيقولون إنه قداحي لا علوى. لا! بل يكتب الدرزية وهم - كا نعلم - فرع من الإسماعيلية بعد ست سنوات، يؤكدون انتساب عبيد الله إلى بني القداح. ومعنى ذلك أن هؤلاء الإسماعيلية إما أنهم ذكروا الحقيقة مجردة، وإما أنهم أقروا العباسيين على دعواهم فيا ذهبوا إليه، من أن العاطميين من أصل غير علوى. ولا يمكن أن يدافع الإسماعيلية عن خصومهم، أو أن يرموا أنفسهم بنفس التهم التي رماهم بها هؤلاء العباسيون. ومن ثم لا يساورنا الشك في أن هؤلاء الإسماعيلية الله إلى ميمون القداح، كانوا على حق فيا ذهبوا إليه.

من ذلك كله نستطيع أن نقرر هذا أن عبيد الله هو الإمام المستودع سعيد الخير ابن الحسين بن عبدالله بن ميمون القداح ، وأنه كان كجده حجة للأئمة المستورين ، الذين عينوه إماما مستودعا ، لينقل الإمامة إلى أبي القاسم بن الحسين بن أحمد ابن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، الذي تلقب بالقاشم حين ولى الخلافة بعد عبيدالله المهدى في سنة ٣٢٧ ه . و نعتقد أنه لم يعد هناك ما يمكن أن نسميه مشكلة النسب الفاطمي ، فإن عبيد الله مستودع من نسل القسداح . و بذلك يتفق بعض المصادر الإسماعيلية مع المصادر السنية القديمة و الحديثة في نسبة عبيد الله إلى أبناء القداح ، وفي أن الفاطميين علويون نسبا وقرابة إلا عبيسد الله ، وأنه ليس في ذلك حَطَّ لعبيد الله أو للفاطميين ، لأنها الحقيقة المجردة أولا ، ولأن عبيد الله كان إماما مستودعا ثانيا ، وإن لم يكن من بيت على وفاطمة . أما إخلاصه للأئمة الإسماعيلية وللمذهب الإسماعيلي ، فلم يكن موضع شك أو ريبة في يوم من الآيام .

# 

## عسدالله المهدى والخلافة

قامت الدولة الفاطمية فى إفريقية بعد أن قضى أبو عبد الله الشيعى على دولة الأغالبة سنة ٩٩٦ه؛ فكان قيام هده الدولة نهاية عهد استتار الآئمة ، الذى بدأ بمحمد بن إسماعيل ، وطورا من أطوار البزاع الذى قام بين العلويين الشيعيين والعباسيين السنيين ، والذى لم ينته إلا بقضاء هولاكر على بقايا الإسماعيلية فى خراسان وطرستان وقوهستان (٥٥٩ه)، وعلى الدولة العباسية نفسها سنة ٥٩٠ ه (١٢٥٨م) .

لم يقنع الفاطميون بتكوين دواتهم فى بلاد المغرب النائية ؛ ولذلك لم يكن بد من أن ينتزعوا أهم بلاد العالم الإسلامى من جسم الدولة العباسية ، وأن يرثوا الادارسة بعد أن ضعفت شوكتهم ، ويضعوا جميع بلادالمغرب (تونس والجزائر ومراكش) فى داخل نطاق إمبراطوريتهم المنشودة . وقد أدى هذا كله إلى صراع عنيف ، قام به عبيدالله فى الشرق والغرب ، كما أدى إلى صراع سياسى عنيف آخر ، قام بين المهدى فى المغرب والامويين فى الاندلس .

## ١ - علاقة عبيد الله بالعباسيين

#### أسباب هذا العراء:

ويرجع هذا العسداء الذي قام بين التشيع Shiism والسنية Sunnism إلى عوامل كثيرة . فقد كان العلويون والشيعيون والمتشيعون جميعا يعتقدون أن عليا أحق بالخلافة من سواه ، فثاروا على الأمويين . ولما انتقلت الخلافة إلى العباسيين اعتقد العلويون أنهم اغتصبوا الأمر منهم ، وحمل الإسماعيلية لواء الفريق المنساوى م

المعباسيين ، وظلوا يعملون فى الحفاء ، حتى أزالوا دولة الأغالبة ، وأقاموا دولة شيعية على أنقاضها ؛ واتخذوا من تلك الدولة نقطة ارتكاز أغاروا منها على ممتلكات العباسيين . وقد رأينا مادار من نقاش بين وزير المقتدر وأحد أتباع عبيدالله ، الذى نعى على العباسيين اغتصابهم الأمر من الفاطميين ؛ كما كار عبيدالله ، كعامة الإسماعيلية ، يعتقد أن العباسيين غير جديرين بالزعامة الروحية والسياسية ، لأنهم لم يغتصبوا الحق من أهله فقط ، بل أضحوا فى نظرهم من الخارجين على الدين ، حتى قال داعهم للمقتدر : , لأنت أمير الفاسقين أولى بك من أمير المؤمنين ، . .

ولا ننسى أن الضرورة الملحه كان لهما أثر كبير فى تكييف سياسة عبيد الله مع العباسيين ، فقد كانت إفريقية بلادا فقيرة معدمة ، لانستطيع أن بمد دولة تريد أن تتزعم العالم الإسلامى بالمال والرجال ، وكان يفصلها عن العالم المتحضر فى مصر والعراق وفارس وغيرها . الصحراء الغربية القَيحلة . وقد رأى عبيد الله أن القيروان أو المهدية لا تصلح أن تكون قاعدة لإمبراطوريته المنشودة . ولذلك كان الصراع بين الفريقين أمرا لا مفر منه ، فعبيد الله يريد أن ينتزع زعامة العالم الإسلامى من المقتدر العباسى ، وهذا يريد أن يحتفظ بتلك الزعامة مهما كلفه الأمر . ويدلنا على رغبة عبيد الله المهدى فى ابتلاع بلاد المشرق ، تلك الإبيات التى مدحه ما ابن سعدون الورسجيلي (١) :

هذا أمير المؤمنين تضَمَّ عَتَ مُ لَمَّتُ المَّدُومِهِ أَرْكَارِنِ كُلُّ أُميرِ هذا الإمام الفاطمي ومَن به أمنت مغاربها من المحذور والشرق ليس لشامه وعراقه من مهرب من جيشه المنصور (٢)

وهذاك أمر جدير بالنظر ، هو أن الدولة الفاطمية قامث عقب صراع عنيف شنه الكتاميون بزعامة الداعى أبى عبدالله الشبعى ، وأن هؤلاء الذين تعودوا شن الحروب والدفاع والهجوم خمس عشرة سنة ، لايستطيعون الهدوء أوالبقاء دون حرب . لذلك كان من الحنكة السياسية أن يعمل عبيد الله على استخلال هذا الروح

<sup>(</sup>۱) يحتمل أن يكون هــذا اللفظ قسبة إلى ورجلان ، وهي كورة بين شمسأل إمريقية وبلاد الجريد ، التي يسكنها قوم من البربر ، انظر معجم البلدان لياقوت ، حسن ابرهيم حسن ؛ الفاطميون في مصر ص ٧٧ هامش (١)

<sup>(</sup>۲) المقريري: اتماظ الحنفا ص ٤٤

الحرف الصلحة دعوته ومذهبه ، وفى سبيل إقامة دولة شاسعة الأرجاء يرت فيها دولة العباسيين . فكان عبيد الله يتشبه فى عمله بأنى بكر الصديق رضى الله عنه ! حين أراد أن يشغل المسلمين بالحروب التى يجرون من ورائها المغانم ، ويشيدون للإسلام بجدا ودولة مترامية الأطراف .

وهكذا دل عبيد الله على مقدرة فائقة فى الناحية السياسية ؛ ولا غرو فقد رأى العينيه مؤامرة أبى عبد الله الشيعى وأخيه أبى العباس وكثير من زعماء كتامة عليه ، ورأى فى الوقت نفسه أن قتل أبى عبدالله الشيعى (سنة ٢٩٨ه) قد أحدث هزة عنيفة فى أركان هذه الدولة الناشئة ، فعمل على أن يشغل الناس بشن الحرب على العباسيين ، ومحاولته إلاستيلاء على مصر واتخاذها قاعدة جديدة لمد نفوذه إلى بلاد العراق .

## (1) امتراد نفوذ عبيد الله في المشرق

اتخذ هجوم الفاطميين على العباسيين شعبا أربعا ؛ كانت الشعبة الاساسية تتركز في الاستيلاء على مصر ، على حين وجه بشاطه نحو العراق مستعينا بالقرامطة ، ونحو بلاد المشرق كخراسان وسواها مستعينا بالدعاة العلناء ، ونحو بلاد المغرب ليرث الادارسة ، ويقضى على البقية الباقية من الولايات السنية في تلك البلاد . والواقع أن إغارة الفاطميين على مصر كانت لونا من ألوان الصراع الذي قام به الفاطميون في وجه العباسين .

## ١ – الهجوم الفاطمي على مصر

كانت بلاد المغرب أكثر البلاد صلاحية لنشر المذهب الإسماعيلي ، ولكنها لم تكن صالحة لإقامة دولة قوية . لذلك كانت مصر هي الهدف الذي تهدف إليه الدولة الفاطمية لإقامة دولة ترث العباسيين . وعلى الرغم من أن محاولات عبيدالله فتح مصر قد منيت بالإخفاق ، إلا أنه ورّث خلفاءه هذا الميل القوى للاستيلاء على هذه المبلاد ، حتى انتهت هذه المحاولات بالفتح سنة ٢٥٨ ه . ولا يعزب عن بالنا أرب الدعوة الفاطمية كانت قد أوجدت في بلاد الشام ومصر واليمن جماعات تدين لها بالطاعة . وأنه إذا ما توجهت جهود الفاطميين نحو مصر ، وجدوا فيها كل

عون. ولا يبعد أن يكون الفاطميون قد رموا من وراء احتلال الفسطاط حاضرة مصر، تم دمشق حاضرة الشام، والمدينة المنورة ومكة المكرمة حاضرتى العالم الإسلامي من الناحية الدينية إلى مد نفوذهم إلى بلاد العراق. ولا غرو فإن من يحتل هذه المدن يسهل عليه احتلال بغداد نفسها (١).

## (1) الحملة الأولى:

كانت الحملة الأولى (سنة ٢٠١ه) بزعامة أبى القاسم ، ولى عهد المهدى والإمام المستقر ، وحباسة بن يوسف . وقد استولى الجيش الفاطمى المغربى على برقة ، شم على الإسكسندرية ، وتوغل فى الوجه البحرى ، حتى أصبح على مقربة من الجيزة ، ولكنه ارتد عن مصر بعد أن حلت به الهزيمة فى مدينة مشتول ، القريبة من الجيزة . ويهمنا أن نلاحظ على هذه الحملة أمورا منها :

أولا: أن الفاطميين كان لهم فى مصر أنصار وأعوان ، لم يقتصروا على المستجيبين من الإسماعيلية ، وأن حركتهم شملت جماعية من السنيين والقبط وسواهم . ومهما يكن من شىء ، فإن أبا على الداعى المقيم للمهدى بمصر ، كان يبذل جهودا جبارة فى جذب أهالى هذه البلاد إلى الفاطميين ، وأنه قام بنفس الدور الذى قام به أبو عبد الله مع المغاربة ، وان حوشب مع اليمنيين ، لنصرة المهدى ودولته . بدلنا على صحة هذا ما ذكره أحد الشعراء المعاصرين فى قوله :

ولذلك لما وصل أبو القاسم إلى الإسكندرية، ألق كثيرا من الخطب يحث فيها المصريين على الثورة فى وجمه العباسيين، ويستميلهم إلى الفاطميين، ويذكر فيها شيئا غير قليل من عقائد المذهب الإسماعيلي. ولا بد أن تكون هذه الخطب

<sup>( )</sup> حسن إبرهيم حسن : الفاطميون في مصر ص ٨٠ ـ ٨٠ •

<sup>(</sup>٢) يريد: حباسة .

 <sup>(</sup>۳) الكندى : كتاب الولاة والقضاء ص ۸۲

قد زالت إعجاب أنصار الفاطميين في مصر . بخلاف السنيين الذين لا يميلون إلى. المذاهب الشيعية الغالية . وكانت مهمة ذكا (٣٠٣ – ٣٠٧ ه) الوالى العباسى الجديد . أن يتتبع الموالين للفاطميين . و فسجن منهم كثيرين ، وقطع أيدى بعضهم وأرجلهم (١) . »

ثانيا: أن الذى دافع عن مصر هم العباسيون، إذ أرسل الخليفة المقتسدر قائده مؤنسا الحادم، بحيش لايقل عدده عن أربعين ألف رجل(٢). ومعنى ذلك أن حالة مصر كانت مضطربة بعد الطولونيين، حتى إنها لم نسمع كثيرا عن نشاط ولانها، ووقوفهم فى وجه الجيش الفاطمى. ولاغرو ؛ فإن الدولة العباسية كانت على الرغم منضعفها، فى حالة تسمح لها بإرسال الجيوش خارج بلاد العراق، مخلاف ما كانت عليه الحال عند ما غزا جوهر الصقلى مصر بعد ذلك بأكثر من نصف قرن (أى فى سنة ١٤٨٨).

تالثا: أن من الأمور الجديرة بالبحث في الحملة الفاطمية الأولى على مصر، معرفة الرئيس الفعلى لتلك الحميلة؛ أهو أبو القاسم (القائم)، أم حباسة ابن يوسف الزعيم الكتامي؟ لا شك أن حباسة هو الذي خرج على رأس الحميلة من بلاد المغرب، ثم فتح برقة وحده. ولا يبعد أن يكون المهدى قد أعد جيشا بزعامة حباسة، ثم أمده بحيش بقيادة ولى عهده أبي القاسم، فأدرك حباسة وهو على أبواب مصر (٦). ويظهر أن أبا القاسم وحباسة تنافسا الزعامة، أو أن خلافا نشأ بينهما، وأن ذلك لم يرق عين المهدى، فقتل حباسة عقب عودته (٤). وقد ذهب ابن عذارى (٥) إلى القول بأن القائم كان يقلل من شأن حباسة ، وأنه أراد، أن يمين غيره على رياسة الجيش، فعز عليه أن يكون جزاؤه هذا، بعد اجتهاده في.

<sup>(</sup>١) مسكويه: تجارب الأمم جـ ه ص ٣٦

<sup>(</sup>٢) يحيى بن سعيد : التاريخ المجموع على التحقيق والتصديق ص ٦٠ . ويقول بمضهم إن عدد. الجيش بلغ مائة ألف رجل .

<sup>(</sup>٣) الكندى . الولاة والقطاء ص ٢٦٩

<sup>(</sup>٤) عريب بن سده . صلة تاريخ العابرى حرور ص ٥٠

<sup>(</sup>ه) البيان المغرب في أخبار المغرب ج ١ ص ٩٣٠

الحرب، وإحرازه هذه الانتصارات فهرب مع قليل من أنصاره، وتتبعه المهدى. حتى قبض عليه وقتله.

رابعا: أن هذه الحملة ترتبط بحملة أى سعيدالجنابي على البصرة. ذلك أن أباسعيد كان حتى قبيل سنة . منه ه يقف من العباسيين موقف الدفاع ، لكنا نراه يتبع إزاءهم سياسة الهجوم ، بما يحملنا على الظن بأن حركته كانت بوحى من الفاطميين ، لإيقاع الارتباك في صفوف العباسيين ، إلا أن حملته هذه كانت ضعيفة ، فلم تحدث الأثر المرجو منها ، حنى إن القائد العباسي مؤنسا الخادم ، استطاع أن يحطم جيوش الفاطميين . ثم فسدت العلاقة بين المهدية وهجر ، أو بين الفاطميين والقرامطة ، فقتل أبو سعيد ، وعزل ابنه سعيد عن عرش القرامطة .

ونستطيع أن نقول إن عبيدالله أخفق فى هذه المرحلة من مراحل الحروب، التى شنها الفاطميون على العباسيين فى مصر، لأمور كثيرة، منها: أن أ باسعيد الجنابى لم يقم بو اجبه المذهبى، الذى يحتمه عليه خضوعه للفاطميين، وأن أنصار عبيد الله فى مصر، الذين كان يعول عليهم كثيرا. والذين أرسلوا إليه يرجونه أن يقوم بفتح هذه البلاد، لم يقوموا بما كان ينتظره منهم. أضف إلى ذلك أن الجيش وصل إلى مصر بعد أن عانى كثيرا من آلام الجوع والعطش والمرض.

وقد يسأل المرء: أما كان يحسن أن يستعين عبيد الله بجيوش اليمن فى حملته هذه ؟ نعتقد أن المهدى كان يفكر فى ذلك ، وأنه كان من نهجه الأساسى أن يلتق الجيشان المغربى واليمنى فى مصر \_ على ما رأينا. وإذا علمنا أن ابن حوشب كان في ذلك الحين فى صراع عنيف مع ابن فضل \_ الداعى الإسماعيلى الثائر \_ أدركنا السبب فى عدم طلب عبيدالله النجدة من إسماعيلية اليمن.

## (ب) المحملم الثانية:

قضى عبيد الله ست سنوات (٣٠١ ـ ٣٠٠ هـ) فى تنظيم أموره فى الداخل، وإعداد جيش يفتح به مصر. وقد أخذ فى الوقت نفسه يعمل على تنظيم شئون أنصاره في الخارج، ولا سيما من كار\_ منهم باليمن والبحرين؛ فتدخل فى شئون اليمن، وعزل أبنا، ابن حوشب، وولى غيرهم، واعتقد أنه أصاب فى تلك السياسة، وأن تدخله هذا سيؤدى إلى الوحدة التى فصم عراها ابن فضل. لكن

سياسته هذه قد أدت في النهاية إلى عكس ماكان يؤمله ؛ فقد دب التنافس بين أنصاره هناك ، وأصبحت الدعوة الإسماعيلية كالهرة تأكل بنيها ، ولم يمت عبيد الله المهدى حتى كانت الدعوة التي بدأها ابن حوشب في بلاد اليمن قد زالت أو كادت . ويخيل إلينا أن المهدى قد قطع الأمل في معاونة إسماعيلية اليمن له في حملاته على مصر ، بعد أن رأى ابن فضل يحارب ابن حوشب ويثور على الفاطميين ، والنفور يدب بين بيت ابن حوشب وبيت الشاورى ، داعى بلاد اليمن الجديد . إلا أن إخفاقه في هذه البلاد لم يحل دون إحرازه النصر على القرامطة ، حتى تمكن من قتل أبي سعيد على ماقيل . ولما لم تعجبه توليته ابنه سعيدا ولا سياسته ، تدخل في شئون القرامطة ، وحملهم على إشعال نار الثورة على هذا الوالى الجديد ، ثم عين أعاه أبا طاهر مكانه ، بعد أن أخذ عليه العهود بأن بكون طوع بنان المهدى (٣٠٥ ه) .

كان أول ما قام به أبو طاهر للدلالة على إخلاصه للفاطميين ، هجو مه العنيف على إقليم البصرة ، ثم محاولته الاتصال بالجيش الفاطمي فى مصر ـ على ما سنرى ـ حتى لقد خيل إلى عبيد الله المهدى ، أن الأمور قد تمهدت له فى المشرق ، وأن أنصاره القرامطة لا مخذلونه اليوم كما خذلوه بالامس .

وكان أبو القاسم الفاطمى الذى بويع له بالعهد ، اليد النمنى لعبيد الله المهدى ؛ وقد أو فده إلى مصر على رأس جيش كشيف (١) استولى على لإسكندرية فى أو ائل سنة ٧٠٣ ه دون عناه. ثم قصد الجيزة حيث وقعت بينه و بين جنود مصر فى جمادى الآخرة من هذه السنة موقعة قتل فيها عدد كبير من الفريقين . ولكن الفاطميين احتفظوا على رغم ذلك بقوتهم ، حتى إننا نراهم يفتحون الفيوم وغيرها بعد قايل. وعلى الرغم من استماتة عامية مصر فى الدفاع أمام جنود الفاطميين ، كان المصريون فى حاجة إلى معونة خارجية. وقد أدرك الخليفة العباسى المقتدر خطر الموقف فى مصر ، ورأى أنه إذا لم ينداركها تزعزع كرمى خلافته ليتلقفه الفاطميون ، ولذلك أرسل قائده الكبير مؤنسا الخادم ، الذى انتصر على الفاطميين ، واستولى على سفنهم وأحرقها (٢).

والواقع أن الحرب بين الفريقين كانت حرب حياة أو موت ؛ ولذلك تعددت المراب الفريقية في أواخر سنة ٣٠٦ ه، واستيلاؤه على الاسكندرية في المراب الفاسم من المربقية في أواخر سنة ٣٠٦ ه، واستيلاؤه على الاسكندرية في

<sup>(</sup>٢) يحيي بن سعيد : التاريخ المجموع ص ٨٠ ، المقريزي : المحاظ الحنفا ص ٣٠ .

الممارك بين القائم ومؤنس الحادم ، وكاد القائم ينتصر لولا أن فشا الوباء بين جنده ، وقلت المؤن بعد ضياع الدفن ، فات كثير مر جنده . ولا همية هذا الانتصار الذى أحرزه مؤنس الحادم أطلقوا عليه لقب والمظفر، . وقد بذل المقتدر قصارى جهده لمنع اتصال بلاد المغرب بمصر بحرا ، ولذلك أعداً مطولاً مدرباً على استخدام النفط وغيره من وسائل الإحراق ، واستطاع أن يقضى على أسطول الهدى الذى بلغ مائة سفينة (١) .

ولم تكن حرب القائم في مصر تعتمد على السيف وحده ، بل كان يستخدم الدعاية لمذهبه ، فيشيد ببيته ، ويغض من شأن العباسيين . ولا بدع في ذلك ، فإنه كان يحلم علم اليقين أنه كان يحارب جنود الحاميات العباسية لا المصريين ، بل كان على العكس من ذلك يعتقد أن المصريين يرحبون بمقدمه ويؤثرونه على العباسيين ، لأن هذه البلاد كانت منذ أيام الحلفاء الراشدين تدين نجب على وأبنائه ، حتى إنها التفت حول محمد بن أبي بكر نصير على . ومن ثم وجه أبو القاسم الفاطمي القصائد المشيرة للمصريين يستحثهم فيها على الالتفاف حوله ، ويبين لهم مافتحه من بلاد ليملأ الكشيرة للمصريين يستحثهم فيها على الالتفاف حوله ، ويبين لهم مافتحه من بلاد ليملأ قلو بهم رجاء وأملا . وهكذا بدأت الحرب الكلامية بين العباسيين والفاطميين ؛ فإن مؤنسا الخادم ما كاد يرسل إحدى هذه القصائد إلى الخليفة المقتدر العباسي حتى أمر شاعره ، الصولى (٢) المشهور بأن ينظم قصيدة أخرى يرد بها على أبي القاسم ، ويند حض قوله ، فقام الصولى بما أمر به ، ونظم قصيدة على وزنها ورويها (٣)) ، وملاها بالسباب والطعن في نسب الفاطميين ودينهم . ويخيل إلينا أن هذه القصيدة التي قالها أبو القاسم كانت نوعا من الدعاية للفاطميين ومذهبهم . يتضح ذلك من هذه الأبيات التي نقابها عن عريب (٤):

أيأهل شرق الله زالت حلومكم أم اختدعت من قلة الفهم والأدب صلاتكم مع مَن ؟ وحجكم بمن ؟ وخجكم بمن ؟

<sup>(</sup>١) ابر الأثير : السكامل ج ٨ ص ٣٩ .

<sup>(</sup>۲) أبو بكر العمولي من أحفاد إبراهيم العمولي الشاعر المشهور، المترفي سسنة ٢٤٣ ه.. النظر وفيات الاعيان ج 1 ص ١١ـــ١١

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم ؛ الفاطميون في مصر ص ٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) صلة تاريخ الطبرى ج١٢ ص ٤٤٠

صلات كم والحج والغزو ويلم ألا إن حد السيف أشنى لذى الوصب صبرت وفى الصبر النجاح وربما إلى أن أراد الله إعزاز دينه وناديت أهل الغرب دعرة وائق فحاءوا سراعا نحو أصيد(١) ماجد وسرت بخيل الله تلقاء أرضكم وأردفتها خيل لا عتاقا يقودها شعارهم جلدى ودعوتهم أبى فكان بحمد الله ما قد عرفتم وذلك دأبى ما بقيت ودأبك

بشراب خمر عاكفين على الربب وأحرى بنيل الحق يوما إذا طلب تعجل ذو رأى فأخطا ولم يصب فقمت بأمر الله قومة محتسب برب كريم من تولاه لم يخب يبادونه بالطوع من جملة العرب وقد لاح وجه الموت من خلل الحجب رجال كأمثال الليوث لها جنب (٢) وقولهم قولى على النأى والقرب وفزت بسهم الفئلج (٣) والنصر والغلب فدونكم حربا تضرم كاللهب

وقد رد شاعر العباـيين عليه فى تلك الابيات :

عجبت، وما يخلو الزمان من العجب وجاء بملحون من الشعر ساقط تباعد عن قصد الصواب طريقه ولو كان ذا لب ورأى موفق فن أنت يا مهدى السخافة والحنا (٤) فلو كنت من أولاد أحمد لم يغب ولو كنت منهم ما انتهكت محارما ولم تقتل الاطفال في كل بلدة وكم مصحف حرقت فرماده

لذى خطل فى القول أهدى لنا الكذب فأخطأ فيا قال فيه ولم يصب فا عرفت تأويل إعرابه العهرب لأقصر عن ذكر القصائد والخطب أبن لى ، فقد حقت على وجهك الريب عن الناس ما تسمو إليه من النسب يذبون عنها بالاسهنة كالشهب فتركب من أماتهم شر مرتكب مثار مسفتى الريح من حيث ما تهب

<sup>(</sup>١) الأصيد: المأثل العنق من الكبر ، وهو من صفات الملوك الامراء .

<sup>(</sup>٢) الجنب : ما يجنب أى يشد بجانب خيل الحرب ، ليركبه العارس إذا حقر فرسه أو ثعب .

<sup>(</sup>٣) الفلج: النصر والظفر.

<sup>(</sup>٤) الخنا : الفحش .

كفرت عا فيـــه وبدلت آنه وقضّبت (١) حبل الدن كفرا فما انقضب وقد رويت أسيافنا من دمائكم فلم ينجكم منا سوى الجد فى الهرب تضىء بأيدينا وتظـــلم فيـكم فـكانت لنا نارا وكنتم لها حطب فقل لى : أى الناس أنتم وما الذى وعاكم إلى ذكر الجعاجعة النجب أولنك قوم خميم الملك فيهم فشدت أواخيه (٢) ومدت له الطنب (٣) أيأهل غرب الله أظمل أمركم عليكم فأنتم في نكوب (٤) و ف حَرَب (٥)

ولو كانت الدنيا مطية راكب لكان لكم منها بما حزتم الذنب(٦)

ولا يهمنا أكانت قصيدة أبى القاسم الفاطمي قد قيلت قبل الحملة الأولى أم الثانية أم بعدهما ، أم أمها أرسلت إلى بغداد أم إلى مصر ؛ وإنما يهمنا أن نقول إن الفاطميين عولوا على مد نفوذهم في الشرق . بدلنا على ذلك أن أبا القاسم حين قرأ قول الصولى:

فلو كانت الدنيا مطية راكب لكان لكم منها بما حرتم الذنب

قال: , والله لا أزال حتى أملك صدر الطائر وذنبه ورأسه إن قدرت ، أو أهلك دونه(٧)ي .

ولم تقف هذه الحرب الكلامية عند هذا الحد ؛ بل إن القائم أرسل إلى الحجاز يطلب من أهلها الدخول فى طاعته ، ﴿ وَيَعْدُهُمْ تَحْسَنُ السَّيْرَةُ فَيْهُمْ ، فأجابُوهُ : إن لهذا ا

<sup>(</sup>١) تضب الشي : تعلمه .

<sup>(</sup>٢) جمع أخية وآخية : وهي عود بدنن طرفاه في الأرض ، ربيرز كالحلقة تشد فها الدابة ، والمعنى عريقو الأصل .

<sup>(</sup>٣) العلنب : حبل طويل يشد به سرادق البيت ، جمه أطناب .

<sup>(</sup>٤) أسكب نكوبا : عدل عن الشيء .

 <sup>(</sup>a) حرب بای نقم وسور حال .

<sup>(</sup>٦) عريب: صلة تاريخ العابرى ج١٢ ص ٤٢---١٤٠

<sup>(</sup>٧) المقريزي با العاظ الحنفا ص ع ع .

ألبيت ربا يدفع عنه ، ولن نؤثر على سلطاننا غيره (١) » . وقد أثار هذا العمل الخليفة المقتدر ، فأرسل هذا الجيش إلى مصر على الفور (٢) .

وعلى الرغم من انهزام أبى القاسم الفاطمى فى حملته الثانيسة على مصر ألقت هذه الحملة الرعب فى قلوب الموظفين فى هـنه البلاد . ولا عجب فقد استولى على جزء كبير منها ، وقبض على خراجه ، ونهب الموظفون العباسيون باقى خراج مصر . يتبين ذلك من تلك العبارة التى قالها أحد موظنى خراج مصر : إنه «قد كان ورد من مال الضان للسنة الأولى جملة ، ثم سار العلوى من إفريقية ، حتى تغلب على أكثر المال النواحى بمصر . . . فانصرف أكثر المال إلى أعطيات الجند ، ونفقات العساكر ، وانتكسر باقيه لأجل استخراج العلوى ما استخرج من أو اللنواحى المجاورة لمصر (٣)».

وكان من عوامل إخفاق هذه الحملة أن الخطة التي وضعها المهدى لغزو مصر لم تنفذ بدقة ، فقد كان لزاما أن يلتق جيش القرامطة بقيادة أبي طاهر الجنان ( ٢٣٣ ه ) بحيش الفاطميين بقيادة أبي القاسم الفاطمي . ولكن مهارة مؤنس الخادم حالت دون نجاح هذه الخطة . وفي ذلك يقول ابن خلاون (٤): «وصل أبو القاسم القائم إلى مصر ، واستدعى أبا طاهر القرمطي وانتظره ، فأعجله مؤنس الخادم عن انتظاره ، وسار من قبل المقتدر ، فهزمه ، ورجع إلى المهدية » . ومهذا نرى أنه لو تم للمهدى اتصال بعض الجيشين ببعض لتم فتح مصر سنة ٧٠٣ ه ، واستطاع المهدى أن يظفر بفخر التزاع مصر من العباسيين ، و يمتلك صدر الطائر ورأسه ، كا أراد . ولكن الخلافة العباسية كانت لا تزال على شيء من القوة ، على الرغم من ازدياد نفوذ قو اد الأثر الك الذين نبغ منهم جماعة يعتد بهم كمؤنس الخادم . ومهما يكن من شيء فقد استغرقت حملة المهدى الثانية على مصر سنتين و ثمانية أشهر ، ومهما يكن من شيء فقد استغرقت حملة المهدى الثانية على مصر سنتين و ثمانية أشهر ،

<sup>(</sup>١) صلة تاريخ الطبري ج١٢ ص ٤٣٠

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) حسن إبرهيم ؛ الفاطميون في مصر سن ١٨٤

<sup>(</sup>٤) العبر ج ۽ مس ٨٩ .

<sup>·</sup> ٩٨ س ٨ ج ٨ ص ٨٩ .

## (ح) الحملة الثالثة:

جد من الأحداث في بلاد المشرق مادعا عبيدالله إلى توجيه نشاطه إلىمصر من جديد ؛ فقد مات الخليفة المقتدر ، واضطربت بقتله أحوال العباسيين ، وانقسم قواد الأتراك في بغداد على أنفسهم بسبب ذلك . واتخذ المهدى من ذلك فرصة سانحة لمد نفوذه شرقا ، فاتفق مع تابعه النشيط ألى طاهر لإثارة الاضطراب في بلاد المشرق ـكفارس أو سواها ـ في الوقت الذي تغير فيه جيوشه المغربية على مصر . لذلك نراه يرسل هذه الجيوش في سنة ٣٢١ هـ بقيادة حبثي بنأحمد المغربي . وتكاد تجمع المراجع على أن الحلة الثالثة كانت في عرد القائم ( عسم ه) لا المهدى ( ٢٢٧ ه ) : فيرى ان الأثير (١) أنَّ الخليفة القائم أرسل بعد وفاة المهدى جيشا «مع خادمه زيدان، وبالغ في النفنة عليهم، وتجميزهم إلى مصر؛ فدخلوا الإسكندرية. وأخرج إليهم محمد الإخشيد عسكراكثيفا فقاتام ، وهزمؤا المغاربة ، وقتلوا فهم وأسروا . وعاد المغاربة مغلواين ». ويتفق ان خلدون (٢) والمقربزى (٣) في ذلك منع ان الأثير. غير أن الـكمندى ، وهو أندم هؤلاء المؤرخين ، يؤكد لنا أن الذي أرسل الحملة الثالثة إلى مصر هو عبيد الله لا الفائم ، وأن هذه الحملة استغرقت ثلاث سنبن ( ٣٢١ ـــ ٣٢٤ هـ ) ، وأن المغاربة استولوا على جزء كبير من مصر وبخاصة في ا الدلتا ، وأن مناوشات كشيرة حدثت بين الفريقين ــ أى بين الحاميات المصرية وجيوش المغاربة بقيادة حبشي س أحمد . وفي صفر سنة ٢٢٣ هـ عقدت الهدنة بس حبشى ـــ وكان معسكرا في الجيزة ـــ وبن جند مصر (٤) . إلا أن هذه الهدنة لم تستمر طويلا ، بلكثيرا ما يذكر هذا المؤرخ شيئا غير تليل عن نشوب معارك بهن المغاربة وجند مصر في مدن كثيرة كالجيزة وبلاق وبلبيس وسواها (٥) .

<sup>(</sup>١) الكامل جرم ص ١٨

<sup>(</sup>٠) العبر عدى ص ٢٩٠

<sup>(</sup>١) اتماط المنقاس ١٤٠

 <sup>(</sup>٤) الكندى : القضاة والولاة ص ٢٨٤ .

<sup>(</sup>ه) المسدر ص ٢٨٤ .... ١٨٥٠ .

ولم يكتف الكندى بذلك . بل إنه يذهب إلى القول بأن ذلك كان فى عهد ولاية محمد بن طغج الإخشيد (١) (٣٣٣ — ٣٣٣ ه) ، الذى هزمهم فى جمادى الأولى من السنة نفسها ، فاضطروا إلى العودة إلى بلاد المغرب. من هذا كله نستطيع أن نوفق بين ما ذكره السكندى وما ذكره غيره من المؤرخين فنقول : إن الذى أرسل الحملة الناائة إلى مصر هو عبيد الله ، وذلك فى أخريات حياته ، وأنه لم يمت سنة ٢٣٣ هم إلا بعد أن أدرك نجاحه فى مصر واستقر جنوده فى كثير من بقاعها . غير أن جيوش الفاطميين لم يستطيعوا أن محتلوا هذه البلاد احتلالا كاملا ، بل كانت الحرب سجالا بين جنود مصر وجنود الفاطميين فى سنتى ٣٢٩ هم موخن نعلم أن عبيد الله مات فى ربيع الأول سنة ٣٢٣ هم ، وأن القائم لم يصرح بهوته إلا بعد سنة ، أى بعد أن استقرت أموره فى المغرب ، وقضى على الفتن فى بلاده . ومن ثم أرسل جيوشه إلى مصر فى أواخر سنة ٣٢٣ هم ، فبلمتها فى أوائل بلاده . ومن ثم أرسل جيوشه إلى مصر فى أواخر سنة ٣٢٣ هم ، فبلمتها فى أوائل الذى وجهها عبيد الله المهدى إلى مصر ، فتوهم بعض أن القائم لا عبيد الله هو الذى اضطلع بإرسالها .

ويما يلفت النظر في هذه الحملة ماذهب إليه الكندى من أن الجيوش الفاطمية دخلت الإسكندرية في سنة ٤٣٢ ه . وأن كثيرين من زعماء المصريين انضموا إليها (٢) ، مما يبين مدى تأثير الدعاية الفاطمية في تلك البلاد . وإلا كيف نفسر انضهام هؤلاء المصريين إلى الجيش الفاطمي الشيمي ؟ فهل كان هؤلاء الزعماء المصريون سنيين مخلصين لسنيتهم ، ولكنهم انضموا إلى الفاطميين رهبة لا رغبة ؟ لوأنهم كانوا كذلك لما انضموا إلى الفياطميين، ولأجابوهم بمثل ما أجابهم به أهل مكه من أنهم لا يفضلون حاكما شيعيا على الدولة السنية . يبدو أنهم كانوا كذلك ، ولكن مهارة الوالى الجديد \_ محمد بن طنج الإخشيد \_ حالت دون تحقيق أمنيتهم في سيادة المذهب الإسماعيلي في مصر .

<sup>(</sup>١) من سلالة ملوك فرغانة، والاخشيد لقهم . أما طغج فمناها عبد لرحمن . وكان من كبساد رجال الطولونيين وولائهم في الشام ، وقد رأينا. يقاوم قرامطة الشال مقاومة تذكر .

<sup>(</sup>٢) الكندى : القضاة والولاة ص ٢٨٦ .

وقد ساعد على إخفاق تلك الحملة الثالثة أمور منها :

أولا: ظهور محمد بن طفح الإخشيد، واستبداده بشئون مصر فى ذلك الحين. حقا لقد أحدث مقتل المقتدر فى سنة . ٢٣٥ اضطرابا عاما فى بلاد المشرق. وكانت خلافة القاهر ( ٣٢٠ — ٣٢٠ هـ) مضطربة ، فلم تمض عليه سنة واحدة ، حتى هب الجند فى وجهه وخلعوه . والحق أنه بتولية الراضى ( ٣٢٠ — ٣٢٠ هـ) بدأ عصر إمرة الأمراء ، حين كان الحلفاء مع أمراء أمرائهم كالمحجور عليهم . ونعتقدأنه لو لا تولية محمد بن طنج الإخشيد ولاية مصر آلاخر مرة ( ٣٢٣ — ٣٣٠ هـ)، لتوطدت أقدام الفاطميين فى مصر فى ذلك الحين . وعلى الرغم من أن الخليفة المهدى عجز عن أخذ مصر أو إقرار نفوذه فيها ، استطاع الخليفة القائم أرب يستميل الإخشيد إليه فى أخريات حياته ، وأن يستغل الحالة السيئة التى وصلت إليها الخلافة العباسية فى عهد أمراء الأمراء ، حتى خطب له على منابر مصر (١) . إلا أنه بجب ألا نغمط عبيد الله حقه ؛ فقد وضع لحلفائه سياسة الهجوم على مصر ، وسن لهم سنة نغمط عبيد الله حقه ؛ فقد وضع لحلفائه سياسة الهجوم على مصر ، وسن لهم سنة

<sup>(</sup>١) عمل القائم علىجدَ الاخشيد إليه ، فأرسل إليه كتابارقـقا يستـيله إليه ، وهذا نما بدل على أن المائم عدل عن سياحة الحرب مع و ال نوى كهداء و إن حالة للاد المفرية كانت مضطربة ، يسبب ثورة أبي يزيد محلد بن كبداد الحارجي . ومما جاء في رسالة القائم إلى الاخشيد : ﴿, قد خاطبتك ـــــ أ-زك الله ١ في كناني المنتمل على هذه الرقعة بما لم بجور لي في عقد الدين ، وما حرى به الرسم من سياسة أنصاف يستجلبون ۽ وضمنت رتمتي ما لم يطلع عليه أحد من كتابي وذري المكانة عنـي . وأرجر أن ثردك صحة عزيمتك ، وحسن رأيك إل ما أدعوك إليه ؛ فقــد شهد الله على مبلى إليك وإيثارى لك ، ورغـثى فى مشاطرتك ماحونه يمييي . وأحتري عايه ماكي . وايس يتوجه لك العقار في انتخلف عن إجابتي ، لا نك قد استفرغت بجه. دل في من صحة قوم لاتر ن إحسانك ولا يشكرون إخلاصك ،. يخلفون وعـك ، ويخفرون ذمتك . لم يعتقد منهم أحد حسن المكافأة رلا جميل المجازاة ، وليس ينغى لك أن تعدل عن منهج مر. لصحك ، و إ ثار من آثرك إلى من يجهل موضعك ويضع حسن سعبك . وأنا أعسلم أن طول العادة في طاعتهم قد كره إليك المدول علهم ۽ فان لم تجد من نفسك معرفة على اتباع الحزولزوم الصدق ، فانني أرضي منك بالمردة والأمر والطاعة ، حتى تقيمني مقام رئيس من أهلك ، قسكن إليسه في أرَّك ، وتعول عليه بمثل ذلك . وإذا تدرت هذا الأس ، علمت أن الذي يحملني إلى النطاطي لك وقبول الميسور ملك ، إنما هو الرغبة فيك ، وأنت حقيق بحسن بجازاتى على ما بذلته ؛ والله يريك حسن الاختيار في جميع أمرك ، وهو حسبناً ، و نعم الوكبل ،، . ان سعيد : كتتاب المغرب ص ٢٦٠٠٠ . وعلى الرغم من أبالاخشيد لم يعمل ١٤ في هذه الرسالة اللينة ، فإن ظروفا سياسية تد أرغمته على إلعاء الخطية للعباسيهن ، وتحويلها إلى الفاطمين مدة من الزمن . انظر : حسن إبراهيم : ﴿ الفاطميون في مصر ،، ص مه ٩٢٠٠٠

التطلع إلى المشرق، وعدم الاكتفاء ببلاد المغرب. حتى لا بنالهم ما نال بنى عمهم الأدارسة. هذا إلى أنه قد بين لهم الفائدة الى يجنونها إذا ما اعتمدوا على الدعاية المنظمة للمذهب الإسماعيلي والدولة الفاطمية.

ثانيا: إخفاق حملة أبى طاهر الجنابي البحرية على جنوب غربي فارس ، فقد كان يرمى من ورائها إلى خلق المتاعب للعباسيين ، حتى تستطيع الجيوش الفاطمية أخذمصر فيسهولة ويسر ، خصوصا إذا اضطرالعياسيون إلى سحب بعض حامياتهم من. الولايات الأخرى كمصر والشام . حقيقة أن العباسيين لم يستطيعوا إمداد مصر بالرجال فى أثناء الحملة النالثة ، ولا سما فى أوائل أيامها بمصر ؛ و لكـنهم عولوا بعد ذلك على رجلهم الفـذ محمد بن طغَّج الإخشيد ، الذي استطاع أن يستغل قوة جيوشه المدرية ضد الفاطميين. ومهما يكن من شيء فإن هجوم أبي طاهر على جنوب فارس ، وهجوم الفاطميين على مصر في وقت واحد تقريبا ( ٣٢١ ه )، ليبين مدى سياسة المذهب الإسماعيلي في عهد المهدى . كما يبين استغلال عبيد الله سيوف أنصاره القرامطة في إزالة الدولة العباسية ، وإقامة الدولة الإسماعيلية على أنفاضها ، ثم في تقوية الرابطة المذهبية بين رياسة الدعوة في المغرب و بين أنصارها . ولو استمرت هذه السياسة الحكيمة قائمة بين الفاطميين والقرامطة حتى فتحت مصر على يد جوهرسنة ٣٥٨ ه، لتكاتف الفرعان الإسماعيليان في إزالة الدولة العباسية-المتداعية وقتئذ. وهكمذا سن عبيد الله المهدى لخلفائه هـذه السنة الطيبة لاستغلال موارد الفرق الإسماعيلية الأخرى كالقرامطة والحواشب. ولكن خلماءه لم يحتفظوا يتلك السياسة الحكيمة , فإن أبا طاهر الجنابي لم يكد يموت سنة ٣٣٧ ه ، ويتدخل القائم الفاطمي والمنصور والمعز من بعده في شئون القرامطة ، حتى فترت العلاقات بين الفاطميين والقرامطة .

فتح الفاطميون مصرسنة ٢٥٨ ه، في الوقت الذي بلغ فيه الفتور بين الفريقين مبلغا كاد يقضي على تلك العلاقة المذهبية التي كانت سائدة بين هؤلاء وأولئك ومن ثم اتخذ البويهيون والعباسيون من هذا الفتور فرصة سانحة لإثارة القرامطة على سادتهم الفاطميين ، وانضم الحسن الاعصم إلى العباسيين ، ونادى بسقوط الفاطميين ، وحاربهم في الشام ومصر ، وكاد يقتلمهم من تلك البلاد . ولو فرضنا

أن هذا النشاط الهـــائل الذى وجهه الأعصم للقضاء على الفاطميين قد توجه إلى القضاء على الفاطميين ، وأن القرامطة فى عهد الأعصم كانوا على وفاق مع الفاطميين وانضووا تحت لواء جوهر الصقلى ، لكان ذلك كفيلا بأن يقوض دعائم الدولة العماسية (١) .

ثالثا: كثرة الثورات والاضطرابات فى بلاد المغرب، سواء أكان ذلك فى أخريات عهد عبيد الله أو بعد تولية القائم الحلافة . يدلنا على ذلك أن القائم لم يصرح بموت المهدى إلا بعد أن أخمد الثورات التى كانت منتشرة فى بلاده : من ذلك ثورة ابن طالوت القرشى الذى ادعى أنه ابن المهدى ، وحاصر طرابلس . كما حاصر الأدارسة بعض بلاده ، وشجعوا الثوارعليه ؛ فلم يستطع إخماد هذه الحركات إلا بشق النفس (٢) . ومن شم لم تستطع نجدته التى أرسلها إلى مصر أن تقوم بعمل حاسم فى ضم هذه البلاد إلى حوزة الفاطميين .

من هذا كله نرى أن عبيد الله كان \_ منذ ولى الخلافة إلى أن مات \_ يبذل قصارى جهده للقضاء على العباسيين، وأنه اتخذ من فتح مصر وضعها إلى إمبراطوريته وسيلة التحقيق هذه السياسة؛ كما استطاع أن يكون جهة متحدة من الفاطميين والقرامطة تقف فى وجه العباسيين. كما أن إسماعيلية اليمن لم يستطيعوا أن يشتركوا معه فى هذه الخطة الجريئة، لما انتابهم من الضعف بسبب ثورة ابن فضل على ابن حوشب أولا، وانتزاع عبيد الله الرياسة من أبناء منصور اليمن ثانيا. كذلك قام عبيد الله المهدى بحملات ثلاث لفتح مصر، إلا أنها أخفقت جميعها. وعلى الرغم من هذا الإخفاق فى الناحية الحربية، كان لهذه الحلات أثر كبير فى نشر التشيع فى هذه البلاد طوال حكم الدولة الإخشيدية (٣٢٣ \_ ٣٥٨ هم)، ذلك الأثر كبير أيضا فى خلفاء عبيدالله، الذين لم يتوانوا لحظة واحدة عن العمل على تحقيق ما بدأه المهدى من محاولات لمتح مصر. ولو لا ثورة أنى يزيد مخلد بن كيداد الخارجي، التي المهدى من محاولات لمتح مصر. ولولا ثورة أنى يزيد مخلد بن كيداد الخارجي، التي المهدى من محاولات لمتح مصر. ولولا ثورة أنى يزيد مخلوب كيدا أنهم خلوا من المهدى من محاولات لمتح مصر. ولولا ثورة أنى يزيد مخلوب كيدان أنهم خلوا من الجاحت بلاد المغرب، واستنفدت كل جهود الفاطميين، حتى جعلت خزا أنهم خلوا من

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماغيلية السياسي ج ، ورقة ٢٣٦ ــ ٢٣٩ -

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ج ٨ ص ٩٨ ، ابن خلدون : المبر ج ٤ ص ٤٠ ، المقريزي : اتعاظ الحنفا ص ٥٥

الصفراء والبيضاء، لاتيح للفاطمين فتح مصر على أهون سبيل. ولكن القائم والمنصور من بعده الصرفا إلى إخماد هذه الثورة، وإصلاح ما أفسده أبو يزيد. لذلك لم يكد المعز يتخلص من متاعب المغرب حتى ولى وجهه شطر المشرق : فقتح مصر، ومد نفوذه فى بلاد الشام والحجاز. وكان المعز بذلك يترسم سياسة عبيد الله المهدى التى كانت تهدف إلى مد نفوذ الفاطمين الزمني والديني إلى المشرق والمغرب، والقضاء على الدولة العباسية.

#### ٢ \_ امتداد نفوذ عبيد الله في خراسان وفارس

لم يكن هذا كل ما أظهره عبيد الله المهدى من نشاط فى سدييل القضاء على العباسين، فإنه لم يكتف بالإغارة على مصرمن ناحية المغرب، كما لم يكتف بالضام أشياعه القرامطة إليه لتحقيق سياسته العدائية مع هؤلاء العباسيين، بل جعل دعاته فى بلاد المشرق يضاعفون جهدهم فى نشر الدعوة له، حتى لقد قيل إن عبيد الله هو الذى قتل المقتدر(۱)، وتخلص بذلك من منافس ذى خطر طالما وقف عقبة كأداء فى وجه سياسته فى المشرق . وإنا لنلمس ذلك النساط الذى بدأه دعاته العلماء فى الرى وطرستان وخراسان وما وراء النهر . يدانا على ذلك مارأيناه من هدفه الجهود الكبيرة التى بذلها كل من الداعى أبى حاتم الرازى (٣٢٢هم)، والداعى النسنى الكبيرة التى بذلها كل من الداعى أبى حاتم الرازى (٣٣١هم)، والداعى النسنى (٣٣١هم)، والداعى أبى يعقوب السجزى (٣٣١هم)، فقد كان لجهود هؤلاء أثر ملموس فى نشر ثقافة المذهب الإسماعيلي وفلسفته الجديدة التى ترمى إلى تقديس شخص عبيد الله المهدى \_ إمام الإسماعيلية وخليفتهم \_ وفى ترويج المبلدى، الإسماعيلية تحت ستار الرد على الفلاسفة حينا وعلى الملاحدة حينا، ومناصرة بعضهم بعضا أحيانا.

دلت سياسة هؤلاء الدعاة على عبقرية نادرة المثال ؛ فقد استغلوا بعد هذه البلاد عن حاضرة العباسيين ، كما استغلوا جهل أهلها بوسائل المقاش والمناظرة والتضاع

<sup>(</sup>١) يقرل أب حماد (أخبار بنى عبيد وسيرتهم ص ١٧) فى مقتل المقتدر: ,, وأطهر عببد الله " عند ما بلغه الخبرأن دعاته نتلته بأسره ، وجلس لذلك بجلسا هنى، فيه . ولا يبعد أن يكون ذلك صحيحا ، لأن الذى فتله كان مربريا ولم يكن من أهل المشرق ،، .

فى العلوم والمعارف، وجذبوهم إليهم : واستطاعوا بفضل ذلك كله أن يجذبوا إلى سادتهم الفاطميين عددا كبيرا من الأمراء والقواد السنيين ، حتى اتصل دؤلاء الأمراء بعبيد الله المهدى ، وقدموا له فروض الطاعة ، والتمسوا منه أن يأذن لهم بالانضواء تحت لوائه. وهكذا كانت بلاد المشرق أشبه ببركان أوشك على الانفجار في وجه العباسيين . وقد نجح دعاة عبيد الله نجاحا محسدون عليه في هذه السبيل . وإذن هل كان عبيد الله المهدى ودعاته لرمون من وراء جذب الأمراء والقواد إليهم أن يعلنوها ثورة جابحة على العباسيين ، ثم يتصل هؤلا. بالفاطميين و يصبحوا من رعاياهم ؟ يبدو أن هؤلاء الأمراء والقواد كانوا يعملون على الوصول إلى تحقيق هذه الأغراض ، بدليل ما صرح به بعض من أنه كان عنده خسون ألف رجل طوع بنان المهدى ، وما صرح به ابن أنىالساج من أنه حليف أبي طاهر الجنابي ، إلى غير ذلك . أما اعتذار المهدى عن قبول ماعرضه عليه هؤلام الأمراء وقوله لهم : والزموا مراكزكم ، لمكل أجل كتاب، ، فإنه ، على الرغم من أن ذلك يبدو بميد التصديق ، يدل في الوقت نفسه على أن الدعوة الإسماعيلية لم تتمكن بعد من قلوب المسلمين كافة ؛ فإن العدد الذي ذكره نصر بن أحمد الساماني لم يكن كافيا لإحداث الانقلاب الذي ينشده عبيدالله ، كما أنجنود يوسف من أبي الساج لم تكن على مذهب عبيد الله . ومن ثم زى أن الوقت لم يكن قد حان لإعلان عبيـد الله وأنصاره الثورة على العباسيين في المشرق.

ويصح أن نفرض أن عبيد الله الذي استغل نفدوذ دعاته في خراسان و بلاد ماوراء النهر و طبرستان و الرقى و غيرها استغلالاتاما ، لم يشأ أن يعلنا أثورة في لك البلاد إلا بعد أن يتأكد من نجاحه ، ورأى أن يرجى ، ذلك حتى يتم له فتح مصر ؛ و بذلك يكون الاتصال بينه و بين أ نصاره في هذه البلاد النائية أمرا ميسورا . لذلك نرى أن عبيدالله قصد من قوله : والزموا مراكزكم لمكل أجل كتاب ، إلى أنه إنما أراد أن يجهام حتى يفتح مصر ، وحيننذ يستطيع أن يعمل على إذكاء زار الثورة على العباسيين ، بإغارة أ تباعه عليهم من الشرق ، على حين يلتق هو معهم من المغرب فينتزع بغداد ، وتقوم الدولة الفاطمية على أنقاض الدولة العباسية في المشرق . وعلى الرغم من أن شيئا من ذلك لم يتحقق ، فإن هدا يدل على مهارة عبيد الله الحربية والسياسية .

## ٣ ـ امتداد نفوذ عبيد الله المهدى في يلاد المغرب

كان احتلال الفاطميين إفريقية (تونس)، وقلبهم دولة الأغالبة، خطوة لامتداد نفوذهم شرقا وغربا. أما فى الشرق، فقد أخفقت دولتهم فى الاستبلاء على مصر فى عهد عبيدالله؛ وأما فى المغرب، فكان الفاطميون يعملون على أن يكون جميع هذه البلاد فى قبضتهم، بحيث لا يحول بينهم و بين المحيط الاطلسي حائل. لذلك اصطدم عبيد الله المهدى بدولة الادارسة، وساهم إلى حد كبير فى إزالتها، كما اصطدم مع الأمويين فى الاندلس، ولم يكن بد من أن يخضع عبيد الله القبائل الكبيرة فى المغرب، كزناته وسواها. وعلى الرغم من أن عبيد الله لم يستطع أن يخضع لسلمانه جميع بلاد المغرب، مهد السبيل للمعز لدين الله الذى استطاع أن يوحد كل بلاد المغرب تحت لوائه، وأن يتم ما بدأه عبيدالله المهدى قبله بنحو نصف قرن.

# :نظيم عبير اللّه بلاد المغرب:

مرت المحاولات التي بذلها الفاطميون لإخضاع بلاد المغرب في أدوار محتلفة ؛ وكانت المحاولة الأولى على يد أبي عبد الله الشيعي ، واستمر عبيد الله المهدى يعمل على ضم بلاد المغربين ـ الأوسط والأقصى ـ وجزيرة صقلية ، حتى كادت جميعها تقع في قبضة يده .

وفى المرحلة الأولى (٢٩٦ - ٢٩٧ هـ) أزال أبو عبد الله دولة الأغالبة عن إفريقية ، ولذلك نراه حين بخرج منها إلى المغرب الأقصى ، يستخلف عليها أخاه أبا العباس ، كما نرى جميع البلاد الواقعة بين سجلهاسة بالمغرب الأقصى و تونس تخضع له ، أو تظهر خضوعها على الأقل . وبعبارة أخرى ، اهتز المغرب لخروجه ، وخاهته زاته ، وزالت القبائل عن طريقه ، وأتته رساهم ، ودخلوا في طاعته » (١) . ولو أن اليسع بن مدرار صاحب سجلهاسة أحسن لقاء أبى عبد الله الشيعى ، لما كان هناك ما يحول دون بقاء السلطة في يد بنى مدرار كما كانت من قبل . ولكن اليسع ركب ما يحول دون بقاء السلطة في يد بنى مدرار كما كانت من قبل . ولكن اليسع ركب

<sup>(</sup>۱) المتريزي: اتعاظ الحنفا ص ٣٨

رأسه ، وحارب أبا عبد الله فقتله فى سنة ٢٥٣ ه. وبقتل اليسع آلت بلاده إلى الفاطميين ، فعينوا عليها واليامن قبلهم (١). والواقع أن عبيد الله لم يجلس على عرش الدولة الفاطمية فى رقادة حتى كان قد « زال ملك بنى الأغلب من إفريقية ، وملك بنى مدرار من سجلماسة ، وملك بنى رستم من تاهرت ( بالمغرب الأوسط ) . وملك المهدى جميع ذلك ، (٢) .

وتبدأ المرحلة الثانية (۲۹۷ ـ ۳۰۱ هـ) باعتلاء عبيد الله المهدى العرش ، وتنتهى بمحاولته فتح مصر للمرة الأولى . وقد عمل المهدى ، منذ جلس على العرش في ربيع الثاني سنة ٧٩٧ هـ، على أن يكون السيد المطاق على الدولة الناشئة وعلى الدعوة ذاتها ؛ فتلقب ، على ما يقوله السنيون ، بلقب « المهدى ، (٣) ، وأرسل العال إلى الولايات المختلفة ، واختارهم من زعماء كتامة بالطبع ، وبمن يثق بهم من المغاربة . وبما يافت النظرحةا مانراه من نشاط ولاة المهدى في ذلك الحبن ؛ فقد ولي على صقلية سنة ٧٩٧ﻫ والياكان يثق به ، واستطاع هـذا الوالى أن ينظم شئون هذه الجزيرة ، وأن مهدد جنوبي إيطاليا ، فماجم كلابريا (قلورية) كما يسممها العرب في سنة ٢٩٩ هـ. فكان من أشهر ولاته والى طرابلس ووالى برنة، أو بالأحــرى ولاة المغرب الآدني ، ثم والى تاهرت في المغرب الأوسط . وقدد اختارهم المهدى من خيرة تلامذة مدرسة أبي عبد الله الشيعي ، الذبن ساعدوه على إقامة الدولة الفاطمية. ولكي يتمم المهدى إخضاع المغربين الأوسط والأقصى ، اعتمد على أبي عبدالله الشيعي ، لأن هذه البلاد لم تقرللمهدى بالزعامة المطلقة ، أو على الأقل لم يدن أهلما له بالطاعة . لذلك ترى أبا عبد الله يخرج في سنة ٢٩٧ ه . مع جماعـة من قواد كتامة ودعاتهم إلى أرض المغرب، لما ظهرِ فيه من الالتياث وفساد الطرق، وقيام القبائل على عمالهم ؛ فانتتح المدن وقتل وسبى ، ووردت له كتب كثيرة بالفتوح فقر ثبت بإفريقية ، (٤) .

<sup>(</sup>۱) المقريزي: اتعاظ الحنفا ص ٢٩

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢٨

<sup>(</sup>٣) ابن عدارى : البيان المغرب بر من ١٥٦

<sup>(</sup>٤) ابن عذارى: ج ١ ص ١٦٠

وهذا يدل على أن مهمة عبيد الله فى بلاد المغرب كانت لا تزال شاقة، وأن الأمر لم يقف عند حد إزالة الدولة الأغلبية، وأنه ليس من السهل على دولة شيعية متطرفة، كالدولة الفاطمية الإساعيلية، أن تخضع بلادا واسعة الأرجاء تسود فيها المذاهب السنية، كما أنه ليس من السهل أن تخضع قبائل زناته للكتاميين، إلى غير ذلك من الصعاب التي اعترضت المهدى، ولكنه استطاع أن يتغلب عليها. ومن ثم نرى أبا عبد الله الشيعي يقوم فى سنة ١٩٨٨ ه على رأس جيش يحارب زناتة جنوبى بلاد كتامة، وفيقتل الرجال، ويأخذ الأموال، ويسبى الذرية، ويحرق بعض المدن بالنار، (١). ولم يقف الخطر المحدق بعبيد الله المهدى عند هذا الحد، فنرى أهل طرابلس فى سنة ١٩٨٨ ه يعزلون الوالى الفاطمي ويولون غيره، ويسير بعض الزناتيين لاحتلالها. ولو لا مهارة عبيد الله المهدى لوقفت طرابلس عقبة بعض الزناتيين لاحتلالها. ولو لا مهارة عبيد الله المهدى لوقفت طرابلس عقبة للخلصين لأبى عبد الله مصر؛ فقد استردها وعين عليها أحد زعماء كتامة من المخاصين لأبى عبد الله (٢).

غير أن مقتل أبي عبد الله في سنة ٢٩٨ هـ اضطر المهدى إلى أن يحدث بعض التبديل في ولاته ، وإحسلال غيرهم بمن يخلصون له لا لأبي عبد الله الشيعي ؛ فحل على المغرب الادنى ـ وخاصة برقة \_ حباسة بن يوسف ، الذي قاد الحلة الأولى على مصر مع أبي القاسم الفاطمي ( ٣٠٠ – ٣٠٠ هـ) ، وعين على بلاد المغرب الأوسط والاقصى أخاه عروبة بن يوسف قاتل أبي عبد الله الشيعي ، وكان مقره وتاهرت . وكان موقف عبيد الله دقيقا حقا ؛ فقد ثارت زناتة على ولاتهم الفاطميين في سنة ١٩٥ هـ ، وثار أهل تاهرت على عمالهم . وكذلك ثارت كتامة انتقاما لابي عبد الله الشيعي سنة ١٩٥ هـ ، كما ثار أهل طرا بلس في سنة ١٠٠ هـ ، وثار أهل صقلية على واليهم ، وكاتبوا الخليفة العباسي المقتدر ودا نوا له بالطاعة . ولا أمل صقلية على واليهم ، وكاتبوا الخليفة العباسي المقتدر ودا نوا له بالطاعة . وثار أهل صقلية على واليهم ، الذي أخضع كتامة ، وغزا طرا بلس ، ثم بفضل ولى عهده أبي القاسم ( القاشم ) ، الذي أخضع كتامة ، وغزا طرا بلس ، ثم بفضل إخلاص ولاته الذين عينهم بعد أبي عبد الله الشيعي مثل حباسة بن يوسف وأخيه إخلاص ولاته الذين عينهم بعد أبي عبد الله الشيعي مثل حباسة بن يوسف وأخيه

<sup>(</sup>١) ابن عذارى : البيان المغرب ج ١ ص ١٦١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج ١ ص ١٦٢

عروبة ، وبفضل دهائه هو . وهكذا تعرضت دولة عبيد الله المهدى فى بلاد المغرب لأخط ار جسام ، وعلى الأخص بسبب انتقاض الأهلين على ولاتهم . وبرغم هذا كله اعتقد عبيد الله ، أنه بقتله أبا عبد الله الشيعى وأنصاره ، وتوليته ولاة يطمئن إليهم ، وإخضاعه الثورات التيقامت فى وجهه على أثر مقتل أبى عبد الله ، يستطيع أن يمد نفوذه شرقا إلى مصر ، ولذلك نراه يرسل إليها حملته الأولى .

وتبدأ المرحلة الثالثة من مراحل تنظيم بلاد المغرب (٣٠٧\_٣٠٠ هـ) بحملة عبيدالله المهدى الأولى على مصر ، و تنتهى محملته الثانية علمها . على أنسياسة عبيدالله قد جرت عليه كثيرا من المتاعب، كما أدى مقتل أبي عبد الله الشيمي إلى وقوع، الاضطراب في نظام حكم الولايات الفاطمية في المغرب وصقلية ، كما جر عليه مقتل حباسه بن يوسف شيئا غير قليل من المتاعب. فقد عز على عروبة أن يكون جزا. أخيه حياسة ، الذي قتل أبا عبــد الله الشيعي و نـكل بأنصاره ، وأحرز كـميرا من الانتصارات في مصر ، الحبس والتشريد ؛ كما خاف على نفسه وفر من تاهرت. ـــ مركز ولايته ـــ في المغرب الأوسط . ولكن عبيدالله المهدى هم بقتله وتتبع أنصاره وأنصار أخيه . ويظهر أن قتل حباسة وأخيه عروبة قد أثار الاضطرابات فى المغرب، فامتنعت برقة على عبيدالله المهدى، ولم تسلم إلا بعد سنة و نصف سنة (١). يقول ابن خلدون (٣): «وانتقض لذلك أخوه عروبة بالمغرب ، واجتمع إليه خلق كثير من كتامة والبرس، وسرح إليهم المهدى مولاه دغالباً، في العساكر، فهزمهم. وقتل عروبة وبني عمه في أمم لاتحصي. ثم انتقض أهل صقلية ، و تقيضوا على عاماهم... وولوا علمهم غيره ؛ فدعا للمقتدر العباسي ، وخلع طاعة المهدى. . لذلك لم يكن مد من أن يخضع عبيدالله ثورة جزيرة صقلية ، وأن يولى علمها رجلا برضاه هو ويوافق عليه أهل هذه الجزيرة . وقد نجح المهدى في ذلك نجاحاً يذكر .

ويهمنا فى هذه المرحلة أن نقول، إن عبيد الله المهدى اتخذ من تاهرت بالمغرب الأوسط، مركزا رئيسا يوجه منه قوته نحو المغرب الأقصى، وإنه أخذ يحتك فى. هذا الدور بالأدارسة وبالأمويين جميعاً. ذلك أن المهدى حين قتل عروبة بن

<sup>(</sup>۱) المقريزي : اتعاظ الحنفا س ١٤

<sup>(</sup>٢) المير نبو ع من ٢٨

وسف واليه على القسم الغربي من دولته ولى مكانه على تاهرت قائده المشهور ومسالة بن حبوس ، الذي بدأ صراعه العنيف مع قبائل صنهاجة ، فاستولى على حاضرتهم ، ناكور » أو ، نكور » في سنة ٥٠٥ هـ(١) . وكان استيلا الفاطميين على هذه المدينة بدء صراع عنيف مع الادارسة ثم مع الصنهاجيين. وليس هذا وحده ، بل لقد بدأ نوع جديد من الصراع السياسي والحزبي بين الأمويين والفاطميين ، إذ اتخذ الأمويون بزعامة عبد الرحمن الناصر ( ٣٠٠ - ٥٥ ه ) من هرب حكام هذه البلاد إلى الأندلس فرصة لجذبهم إليهم ، ومد يد المساعدة لهم على الماطميين وهذا يدل على أن الحرب بين الصنهاجيين والفاطميين إنما كانت في الواقع حربا بينهم و بين عبيد الله من ناحية ، و بين الحلاقة الفاطمي والحليفة الناصر الأموى من ناحية أخرى . ولا غرو فإن عبد الرحمن الناصر بدأ يلقب نفسه بألقاب الخلفاء ، ناحية أخرى . ولا غرو فإن عبد الرحمن الناصر بدأ يلقب نفسه بألقاب الخلفاء ، الأمويين في الأندلس في الدور المغربي عاصة ، يستطيع أن يدرك إلى أي حد أضمر الفاطميون العداء للأمويين ، وخاصة في عهد عبد الرحمن الناصر ، وخاصة في عهد عبد الرحمن الناصر ، لا لا نه يدين بالمقائد السذة فقسط ، بل لا نه أخيد ينافس عبيد الله وخلفاء في ألقامهم وفي نظم حكمهم ، ولانه كان يعمل على الوقوف في وجه وخلفاء في ألقامهم وفي نظم حكمهم ، ولانه كان يعمل على الوقوف في وجه

فان تستقيموا أستقم لصلاحـكم وأعلو بسيقى قاهرا لسيرفكم

وإن تعدلوا عنى أنتاسكم عدلا وأدخلها عفوا وأملؤها عدلا

#### فأجابه شاعرهم بر

ولا عرف الرحمن من قولك العضلا يميل مع الجهال فى السنسة المثل وقد جمسل الرحمن همقك السفلي كذبت وبيت الله لا تعرف المدلا وما أنت إلا كافر ومنافق وهمتنا العليا لدن محسد

<sup>(</sup>۱) كان الصنهاجيون من القوة بحيث كانوا يهددون ملك الأغالبة . وقد خافهم عبيد الله المهدى ، فأخذ يتودد إليهم حينا ، ويترعدهم أحيانا ، ولسكنهم لم يعبتوا به . فكان ما قام به مصالة بن حبوس انتقاما لسيده عبيد الله المهدى . يقول ابن عذارى (البيان الغرب في أخبار المغرب ج ١ ص ١٨١) : و, لما تغلب عبيد الله الشيعي كتب إلى أهل المغرب بدعوهم إلى الدخول في طاعته ، والتدين بامامته ، وكتب يمثل ذلك إلى سعيد بن صالح (أمير صفهاجة وصاحب نكور) ، وفي أسفله أبيات كثيرة منها :

الفاطميين في بلاد المغرب، ولا سيما أن الفاطميين كانوا منذ قيام دولهم في المغرب برون أن كل شمال إفريقية بجال حيوى لمد نفوذهم وتحقيق سياستهم. كانوا برون في الوقت نفسه أن أى تدخل من جانب الأمويين يتعارض مع مصلحتهم. كانوا برون في الوقت نفسه أن أى تدخل من جانب الأمويين يتعارض مع مصلحتهم في يوم الخيس لثلاث خلون من المحرم (٢). وانتهب مصالة «ناكور»، وسبي النساء والذرية، ثم انصرف إلى تاهرت، وكتب بالفتح إلى عبيدالله ... ثم إن بني صالح خرجوا فارين بأ نفسهم إلى الأندلس معتصمين بما تناهي إليهم من فضل أمير المؤمنين الناصر، وحسن مذهبه في كل نازع إليه ومعتصم به، فنزلوا بمرسي ما لقة، وعهد بإنزالهم والتوسع عليهم. وبعث إليهم بضروب الكسوة وكل ما احتاجوا إليه من المرافق، وخيروا في القدوم إلى قرار السلطان والمقام في ذلك المكان، فاختاروا المقام على بره وحبائه. وكان مصالة قد استخلف على ناكور رجلا يقال له ذلول، وانصرف إلى تاهرت، فافترق عن ذلول من كان معه، و بق في فل من المشارقة، فقصده صالح بن سعيد . . . من مرسي مالقة ، فقتله وقتل أصحابه ، ولزم ناكور، وهادكي أمير المؤمنين بالخيل والجال (٤).

وهذا يدلنا على مدى مساعدة الناصر الأموى للصنهاجيين. فقد كان يهمه أن يكون له خلفاء من للغاربة ، يستطيع أن يجعب ل من بلادهم حاجزا يقيه شر الفاطميين ، الذين كان يخشاهم ، ويعتقد أنهم يستطيعون أن يحققوا ما أخفق فيه العباسيون من الاستيلاء على بلاده ، وطرده من أسبانيا ، لبعد الشقة ووعورة الطريق بين العراق والاندلس ، مع قرب المسافة وسهولة الطسريق بين المغرب والاندلس . لذلك أمر الناصر بإمداد صالح بالاخبية والآلات والبنود والطبول (٥).

أضف إلى ذلك أن الحليفة الناصر الاموى استغل عنصر السكراهية بين التشيع

<sup>(</sup>١) مدينة ساحلية في مراكش ، لها مرسى فيه جزيرة .

<sup>(</sup>۲) سنة ه. ۳ ه.

<sup>(</sup>٣) يقصد عبد الرحمن الثالث الناصر الأموى

<sup>(</sup>٤) این عذاری : البیان المغرب حرا ص ۱۷۷ ــ ۱۷۸

<sup>(</sup>٥) المصدر تفسه ج ١ ص ١٨٣

Shiism والسنية Sunnism المتأصل في قلوب الصنهاجيين ؛ فقد رأينا هؤلاء ينظرون إلى عبيد الله وإلى دولته ومذهبه نظرهم إلى الروم والمجوس . هذا إلى أن خوفهم على مذكهم من عبيد الله المهدى ، والتجاتهم إلى الناصر السنى إنما كان يرى إلى الاحتفاظ بدينهم ودولتهم . ومن هنا نرى كيف بدأ عبيدالله المهدى يعمل بعد ذلك بجد ونشاط على الاستيلاء على المغربين الأوسط والأقصى ، ليحول بذلك بين الامويين في الاندلس ، وبين تحقيق أمانهم في بلاد المغرب . وهكذا انتهى دور الاستقرار والتمكين ، وبدأ دور العمل في الشرق والغرب معا . أما في الشرق فقد رأينا عبيدالله يرسل إلى مصر حملتين منيتا بالخيبة ، وأما في المغرب فنرى أن عبيدالله المهدى يكاد يقضى على نفوذ الادارسة الذين سيمثلون معه نفس الدور الذي قام به الصنهاجيون من الاتصال بالامويين ومناوأته والوقوف في وجهه .

و تبدأ المرحلة الرابعة من هذا التنظيم بالحملة الثانية على مصر، وتنتهى بوفاة عبيد الله المهدى ( ٣٠٧سـ٣٢٠ ه ). ويتمثل فى هذه المرحلة صراع الفاطميين مع الأدارسة ، ومع حلفاء الخليفة الناصر الأموى من المغاربة . ويظهر أن عبيد الله المهدى حين أدرك إخفاقه فى مصر ، عول على بذل جهوده كاملة فى المغرب ؛ ومن ثم بدأ صراعه مع الأدارسة ، ذلك الصراع الذى انتهى بعزلهم فى إقليم الريف ، وقضى على ملكهم فى المغرب الأقصى ، ومن ثم بدأ دور الهجوم الجدى .

خرج مصالة بن حبوس قائدالمهدى المشهور من تاهرت سنة ٢٠٨ ه، واسترد مدينة و ناكور ، من الصنها جيين ، ويمم شطر الأدارسة فى فاس ، وعلمها يحيى بن إدريس بن عمر بن إدريس الذى يقول فيه ابن خلدون (١) : «كان أعلى بنى إدريس ملكا ، وأعظمهم سلطانا ، وكان فقيها عارفا بالحديث . ولم يبلغ أحد من الأدارسة مبلغه فى السلطان والدولة ، والحنى أن يحيى هذا استطاع أن يوحد بين أدارسة فاس بالمغرب الأقصى ، وأدارسة الريف إلى حين . ومع ذلك فقد انتصرت جيوش المهدى الفاطمى عليه . و بما يلفت النظر حقا أن الأدارسة كانوا يحاربون بمساعدة المغاربة ووأولياء الدولة من وأوربة ، وسائر البرابرة والموالى (٢) ، كاكانت جيوش

<sup>(</sup>١) المبرج ع ص ١٦ : كان الأدارسة بمكون وقنئذ ناحيتين : الأولى فى إفليم فاس ، والثانية-فى إقليم الريف .

<sup>·</sup> (٢) نفس المصدر والصفحة .

الفاطميين تتألف من المكناسيين. وعلى رأسهم موسى بن أنى العافيـــة، ومن. الكتاميين (١) الذين قامت الدولة الفاطمية بفضل مساعدتهم. هما أسباب هزيمة الأدارسة إذن ؟ يرجع ذلك إلى تكاتف الكتاميين برياسة مصالة بن حبوس القائد الفاطمي، والمكناسيين برياسة موسى بن أنى العافيـة صاحب مكناسة (٢)، وكان الفاطمي، والمكناسيين برياسة موسى بن أنى العافيـة صاحب مكناسة (٢)، وكان يحقد على الأدارسة، ويتمنى زوال ملكهم. أضف إلى ذلك أن عبيد الله، بعد أن أخفق في الاستيلاء على مصر عول على أن يوجه كل قواته نحو المغرب، فاتسع أخفق في الاستيلاء على مصر عول على أن يوجه كل قواته نحو المغرب، فاتسع سياسة وفرق تسد، ، واستطاع بذلك أن يفرق بين موسى بن أبى العافية أمير مكناسة وبين يحي بن إدريس ؛ إذ لو اتحد هؤلاء وكونوا جبة مناوئة له لما استطاع أن ينال منهم غرضا.

وكانت نهاية تلك الجولة الأولى (٣٠٨ه) أن وضع أدارسة فاس تحت الحماية الفاطمية ، فاعترفوا بزعامة المهدى الفاطمي ، ودفعوا له الجزية ، وولى الفاطميون في في الوقت نفسه موسى بن أبى العافية على هذه البلاد ، فكان بمثابة المندوب الساى في عصورنا الحديثة . وقد لخص ابن خلدون (٣) نجاح الفاطميين على الأدارسة بقوله : «صالحه على مال يؤديه إليه ، وطاعة معروفة لعبيد الله ، وأبق عليه مصالحه في سكني فاس ، وعقد له على عملها خاصة . وعقد لابن عمه موسى بن أبى العافية أمير مكناسة يومئذ . . . على سائر أعمال البرس » .

وفى الحق أن نهاية أدارسة فاس أو المغرب \_ على ما يسمونهم \_ كانت قد تقررت منذ سنة ٣٠٨ ه ، فقد أدرك يحيى بن إدريس أنه لا يستطيع البقاء كالآسير في بلاده ، كما كان يحتقر موسى بن أبى العافية لآنه من العرب لذلك آثر يحيى الراحة وترك شئون فاس لابنه طلحة ، ولكن موسى ما زال يغرى مصالة بن حبوس به و با بنه طلحة ، فاستصفى هذا القائد أمو الهما في سنة ه . به ه ، و نفي طلحة إلى بلاد

<sup>(</sup>۱) ابن عداری : البیان المغرب بر ۱ ص ۱۸۷

<sup>(</sup>٣) مدينة شرقى مدينة مراكش، تبعد عنها بأربع عشرة مرحلة كما تبعد عن فاس بمرحلة واحدة.. وتقع فى الطريق من فاس إلى ,, سلا ،، على ساحل البحر ، وفيها مَرسى لدراكب ، ومنها تجلب الحنطة. إلى شرق الأندلس:

<sup>(</sup>٢) أأمير ج ٤ ص ١٦

الريف حيث أقام مع بنى أعمامه الأدارسة الذين يكونون الفرع الآخر فى إقايم الريف . وأما يحيى فقد عول على قصد المهدية ؛ إلا أن ابن أبى العافية قبض عليه وسجنه مدة (۱) ثم أطلقه ليذهب إلى المهدية ، ويقضى بها حياته فى شقاء . وبهذا تم إخضاع إقليم فاس للفاطميين ، بعد زوال سلطان يحيى بن إدريس وأهل بيته عنه ، وتعيين وال فاطمى على إقليم فاس ، على حين بقيت الزعامة والرياسة لصاحب مكناسة حليف الفاطميين على جميع هذه البلاد ، ومعنى هذا انضام جزء كبير من بلاد المغرب الأقصى إلى الفاطميين (۲) .

على أن هذا النصركان يقتضى إخضاع إقليم سجلماسة إلى الدولة الفاطمية . حقيقة كان أبو عبد الله الشيعى قد ضم سجلماسة إلى الدولة الفاطمية فى سنة ٢٩٦ ه ، وولى عليها والميا من قبله قبل عودته مع المهدى إلى رقادة سنة ٢٩٦ ه . غير أن هذا الوالى الفاطمى لم يتمتع بالحكم أكثر من خمسين يوما ، فقتله أهل سجلماسة ، وخرجت هذه البلاد عن طاعة الفاطميين (٣) . ولكن كيف يستطيع وال فى بلاد نائية كهذه أن يحتفظ بولايته ؟ ثم كيف يستطيع أن يحكم جماعة يضمرون له ولخليفته ومذهبه الكراهة والبغضاء . ويودون التخلص منه ؟ هذا إلى أن البلاد التي تفصل بين مقر الفاطميين و بينها بلاد معادية أو منافسة للفاطميين ؛ فهناك قبائل زناتة وصنها جة والادارسة وسواهم . وهكذا كان فتح فاس من العوامل التي ساعدت على فتح سجلماسة . وقد تم ذلك في سنة ه ٣٠٠ ه ، وأصبح والى هذه البلاد من قبل الفاطميين .

ويبدو أرب , مصالة بن حبوس ، ، قائد الفاطميين وأمير تاهرت بالمغرب الأوسط ، كان موضع خوف المغاربة وإعجابهم ؛ إذ لم يكد يعود إلى إفريقيسة ( بلاد تونس ) سنة ، ۴۱ ه حتى هب أحد أمراء الأدارسة ، وطرد أمير فاس الفاطمى ، وحارب موسى بن أبى العافية وانتصر عليه ، واستولى على فاس سنتين .

<sup>(</sup>۱) قدرها المؤرخون بعشرين سنة ، قصد بعدها المهدية حيث استقر بها أثناء حصار ابن كيداد لها ، ومات فقيراً بائسا

<sup>(</sup>۲) ابن عنداری : البیان المفرب ج ۱ ص ۲۲۰

<sup>(</sup>٣) المصدر نفعه ج ١ بس ٢١٤

غير أن موسى بن أبى العافية ما زال به حتى طرده من فاس فى سنة ٣١٣ هـ. ويظهر أن ابن أبى العافية قد داخله الغرور بعد استرداده فاس ؛ ولذلك أخذ يشكل بأ نصار الفاطميين ، ويعمل على استئصال البقية الباقية من الأدارسة . وقد فر جميع هؤلاء إلى إقليم الريف ، و وذهب مملك الأدارسية ، واستولى ابن أبى العافية على جميع المغرب ، وأجلى بنى محمد بن القاسم بن إدريسى وأخاه الحسن إلى الريف ، (١) ؛ وكان ذلك فى سنة و ٣١ هـ وهكذا تكاتف الفاطميون وصاحب مكناسة على إزالة دولة الأدارسة . ويعتبر هذا نجاحا للفاطميين أكثر منه للكناسيين ، لأن هؤلاء أزالوا دولة علوية ،كانت تعتبر نفسها كالدولة الفاطمية أحق بزعامة المسلمين . وكان الأدارسة يتنازعون الزعامة مع الفاطميين ، لذلك كان لزوال دولة الأدارسة أثر كبير فى نجاح الفاطميين من الناحيتين السياسية والدينية .

والواقع أن موسى بن أبى العافية صاحب مكناسة أضحى خطرا على ملك الفاطميين فى بلاد المغرب الأقصى ، حيث ، استولى على ملك فاس و بلادالغرب ... وانتظم الأمر لموسى بن أبى العافيية فى المغربين الأقصى والأوسط ، (٢) . وقد شجعه على ذلك موت مصالة بن حبوس القائد الفاطمي فى سسنة ١٣٣ ه ، فأصبح ابن أبى العافية خطرا يهدد كيان الفاطميين أنفسهم . من ذلك نستطيع أن نقول ، إن الفاطميين نجحوا إلى حد كبير فى إقرار سلطانهم على بلاد المغرب نقول ، إن الفاطميين بجحوا إلى حد كبير فى إقرار سلطانهم على بلاد المغرب الأوسط فى عهد ولاية مصالة بن حبوس (٧٠ ٣ ـ ٣١٣ ه) ؛ فاستطاع هذا الوالى أن يضم إلى الدولة الفاطمية بلاد صنهاجة فى المغربين الأوسط والاقصى ، كما استطاع أن يقضى قضاء يكاد يكون تاما على أدارسة فاس ، وأن يزيل دولة آل مدرار من سجلماسة نهائيا . ففتح معظم بلاد المغربين الأقصى والأوسط ، غيرأن الدولة الفاطمية لم تستطع

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون : العبر ج ع ص ۱۷ . و يصمى هذا الوعم الادريسى الحمن بن محد بن القاسم ابن إدريس ، و يلقب بالحجام . حارب مُوسى بن أبى العافية ، , بوواقمه و قمة لم تر بلاد المغرب مثلها ، يمد دخول إدريس الكبير ،، ، على ما يقوله ابن عذارى ( ج ۱ ص ۲۲۰ – ۲۲۱ ) . ولكن أهل فاس غدروا به حيا فى الفاطميبن ، و تعاونوا مع موسى عليه ، و القي الحجام بنفسه من فوق سور المدينة فاس شنة ه ۲۷ ه .

<sup>(</sup>٢) السلاوى ؛ الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى ج ١ ص ٨١

أن تتمتع بهذا الملك الواسع طويلا، لاستبداد ابن أبى العافية أمير مكناسة بالأمر في تلك البلاد دونهم .

ومن ثم عمل الخليفة المهدى على إنقاذ ماكه فى هذه البلاد وغيرها ؛ فأرسل إليها ولى عهده أبا القاسم فى سنة ه٣١٥ هـ، واستطاع أن يعيد للفاطميين كثيرا من نفوذهم . وكان المهدى يعتبر عمل القائم هنالك جهادا فى سبيل الله ، كما يتبين ذلك من قوله . ، اللهم إنك تعلم أنى ما أردت بإخراجه إلى المغرب إلا رضاك ونصرة دينك وإذلال أعدائك ، (١) .

ولى المهدى على المغرب الأوسط و تاهرت واليا آخر هو و حميد بن يضال ، بعمل هذا الوالى الجديد على أن يشعر موسى بن أنى العافية بقوة الفاطميين و نفوذهم فى هذه البلاد ، فأرسل من قبله واليا إلى فاس . وكان و مدين بن موسى بن أنى العافية ، قد استبد مها وأرخمه على الفرار . وهذا يدل على أن العلاقة بين ابن أبى العافية وبين حميد بن يصال لم تكن من الصفاء على ما كانت عليه فى عهدولاية مصال بن حبوس على المغرب الأوسط (٣٠٧ — ٣١٢ ه) . ومن ثم شجع موسى الثوار على والى الفاطميين الجيديد فقتلوه و حملوا رأسه إليه . فأرسله إلى عبد الرحمن الناصر الخليفة الأموى : لأن موسى وكان يميل إلى صاحب قرطبة من أمراء بنى أمية ، (٢) .

بهذا نرى أن موسى بن أبى العافية قد أصبح خطرا على الفاطميين، وأن ذلك كان راجعا إلى رغبته فى الاستبداد ببلاد المغرب وحدها، بل إلى ارتباطه بالأمويين أعدائهم التقليديين. وقد ظل موسى خطرا على الفاطميين حتى فى عهد الخليفة الفاطمى الرابع، وهو المعز لدن الله. ومهما يكن من شىء فقد أوضح ابن خلدون موقف هذا الثائر من الفاطميين فقال: وثم انتقض موسى بن أبى العافية عامل فاس و المغرب، وخلع طاعة الشيعة، وانحرف إلى الأموية من وراء البحر، وبث دعوتهم فى أقطار المغرب، (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن عداری: البیان المغرب ج ۱ ص ۱۹۷

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج ١ ص ٢٢٢

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: ألمعر جع ص ٣٩ - ٤٠

ولم يكن ابن أبي العافية وحده هو الذي سلك مع الفاطميين هذه السبيل؛ فان أدارسة الريف قد حذوا حذوه ، فولوا وجوههم شطر عبد الرحمن الناصر الأموى بالاندلس ، مستعينين به على منافسيهم ، ولا سيا مع بني عمهم الفاطميين . وبفضل هؤلاء وأولئك استمر نفوذ الامويين في بلاد المغرب قويا ، كما استمر الصراع كذلك بين هؤلاء وبين الفاطميين ، حتى ولى المعز لدين الله الفاطمي الخلافة ، فأخضع بلاد المغرب كلما لنفوذه ، وحارب الامويين برا وبحرا . وانتصر عليهم وعلى حلفائهم الروم والمغاربة .

## صقلية في عهد عبيد الله المهدى

ما كادت ترجح كفة أى عبد الله الشيعى ، وينتصر على الأغالبة ، حتى هب أهالى صقلية على واليهم السنى ، الحسن بن رباح ، الذى كان يحكم هذه الجزيرة باسم الأغالبة ، وولوا عليهم عليا بن أى الفوارس (٢٩٦ه) . ولم يكتفوا بذلك ، بل طلبوا إلى أبى عبد الله أن يقرهم على ما فعلوا ، فأقر هذا الوالى الجديد ، وحتم عليه أن يتم ما بدأه من الفتح والغزو (١) .

غير أن عبيد الله المهدى كان قد وضع لنفسه سياسة الاعتباد على الـكتاميين أنصار المذهب الإسماعيلي ، ولذلك قبض على ابن أبى الفوارس، وولى مكانه الحسن ابن أحمد بن أبى خنزير الـكـتامى . وقد تعصب السنيون على الحسن ، وعملوا على طرده من صقلية لجوره أولا ، ولامتهانهم إياه ثانيا .

أما جوره فنراه في استبداده بالسنيين ، وانتهاج عماله نهجه في الاستبداد بهم ؛ وأما امتهانهم إياه ، فإن كثيرا من زعماء العرب في صقلية كانوا بأنفون أن يتزعمهم كنتاى بربرى ، لأنهم كانوا يرون أنهم أرفع منه قدرا . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى اتضح لهم أن الحسن يقرب إليه البربر ويهمل شأن العرب ؛ فولى أحد الكتاميين على قضاء الجزيرة ، وأطلق يد أخيه على بن أبي خنزير في أمور البلاد .

<sup>(</sup>١) أمارى: المسكمتبة الصقلية ج ١ ص ٢٦٤ .

وليس هذا كل ما أثار حفيظة السنيين بصقلية على الحمكم الفاطمى ؛ فقد عز عليهم أن يخطب على منابرهم للخليفة المهدى الفاطمى ، وأن تنظم الدعاية فيها للمذهب الإسماعيلي الذي كان دعاته يعملون في جد وحزم على جذب الناس إليه ، وفي الحق أن هذا هو السبب الأساسى الذي أثار أهل صقلية على واليهم الفاطمي .

وقد ولى عبيد الله المهدى عليا بن عمر البلوى جزيرة صقاية ، فوصل إليها في سنة ٩٩٨ هـ . ولم يكن البلوى أقل تعسفا من سلفه ، على الرغم مما عرف به من اللين وضعف الإرادة ، فذار الناس عليه . وقد يسأل بعض عن السبب الحقيق الذى حدا بأهل صقلية إلى شق عصا الطاعة على هذا الوالى الفاطمى ، وهل يرجع ذلك إلى لينه وشيخو خته ؟ أو إلى أنه كان يمثل العنصر الشيعى ، مع أن السواد الأعظم من المسلمين بصقلية كانوا يدينون بالعقائد السنية ؟ أم أن ذلك يرجع إلى أنه كان من بين الثائرين جماعة من تلاميذ مدرسة أبى عبد الله الشيعى ، الذين عز عليهم مقتله فتاروا بالمهدى و بواليه البلوى ؟ يبدو أن هذه الأسباب مجتمعة هى التي أدت إلى إشعال نار الثورة في صقلية . فإن مقتل أبى عبد الله الشيعى قد أثار على عبيد الله المهدى موجة من السخط والغضب شملت المغرب وصقلية (١) (سنة . . سه) ، مما المهدى عبد الله الشيعى . أضف إلى ذلك أن العناصر العربيسة قد عز عليها أن يرسل أله المعيون ولاة من السرس ، ولذلك اختار الزعماء في صقلية أحمد بن قرهب ، وكان عرسا . في سنة . . سه ه .

ويبدو أن ابن قرهب كان فى سنيه الأولى على شىء كبير من الصفاء مع الفاطميين. وقد أبدى هذا الوالى نشاطا ملموسا فى الناحية الحربية؛ فأغار على قلورية (كالابريا) فى سنة . ٣٠ ه . ويظهر أيضا أن ابن قرهب لم يكن يأ من جانب السنيين فى صقلية بل الفاطميين أنفسهم ، وأنه كان فى الوقت نفسه يميل إلى الزعامة ويعمل على الاستقلال عن الفاطميين ، ومقاومة المسلمين فى صقلية إذا اقتضى الأمر . يدل على ذلك أنه عول على فتح ثغر , طبرمين ، الحصين فى هذه الجزيرة ، ، وكان غرضه إذا ملكها أن يجعل بها ولده وأمواله وعبيده ؛ فإذا رأى من أهل صقلية ما يكره

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ; العبر ج ٤ مس ٣٨

امتنع بها(١) . . ولم يمنعه عن تحقيق أغراضه إلا ثورة الجند عليه .

وقد نسأل عن السبب الذي حدا بثورة الجند على ابن قرهب. يبدو أن نزعته إلى الاستقلال بصقلية قد أدركها أنصار الفاطميين ، فأشعلوا نار الثورة على ابنه ، وكادوا يقتلونه ، لولا أن تصدى لهم العرب من السنيين ، لذلك فإن ابن قرهب حين أدرك أن أمره قد افتضح ، وخشى انتقام الفاطميين ، ثار عليهم ، وأعلن ولاه للعباسيين (سنة ٤٠٠ه ه) ، وقطع الخطبة للمهدى في صقلية ، وخطب للخليفة المقتدر العباسي ( ٢٩٥ — ٣٢٠ ه ) .

ولم يكتف ابن قرهب بقطع خطبة الفاطميين ، بل عمل على إثارة مخاوفهم ، لثلا تحدثهم أنفسهم بمحاولة طرده من صقلية ، ولكى يظهر أمام العباسيين بمظهر المخلص المتفانى فى طاعتهم . لذلك أرسل أسطوله القوى لمهاجمة سواحل بلاد المغرب ، وأحل بأسطول الفاطميين الهزيمة عند سواحل إفريقية (تونس) ، وقتل قائده (ابن خنزير). ومن ثم قصد إلى سفاقس (٢) ، فخربها ، ولم يجد المهدى من نفسه القدرة على صده عن طرابلس . غير أن أسطول ابن قرهب خشى بقاء أى القاسم الفاطمى فى هذه البلاد ، وعاد إلى صقلية ظافرا .

وكان من أثر تلك الإغارة ، أن ضاعف المهدى جهده فى تقوية أسطوله وإعداده لصد هجات ابن قرهب الذى نال إعجاب العباسيين ، فأرسل إليه المقتدر والخلع السود والألوية ، . وقد جعلت تشوة ذلك الانتصار البحرى الذى أحرزه ابن قرهب يقدم على مهاجمة قلورية فى جنوب إيطاليا ، ثم على مهاجمة الفاطميين فى عقر دارهم من جديد (٣) .

وكان إسراف ابن قرهب فى الاعتـداد بنفسه من عوامل هزيمته ؛ فإن هـذه المظاهرة التى قام بها فى وجه الفاطميين قـد أضعفت قوته . أضف إلى ذلك أنه

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢٥

 <sup>(</sup>۲) مینا. فی بلاد تونس: بینها و بین المهدیة ثلائة أیام، و بینها و بین سرسة یومان، و بینها و بینها و بینها دین شهوری بزیت الزیتون.

<sup>(</sup>٣) أبن الأثير: المكامل جـ ٨ ص ٢٥ . كان ذلك في سنة ٢٠٠ هـ لا في سنة ٣٠٠ كما رعم اس خلدون .

بتوجيه نشاطه إلى , قلورية ، قد حد من قوته الحربية ، حتى إنه لما هاجم إفريقية بأسطول قوى ، وجد أساطيل الفاطميين واقفة له بالمرصاد ، ولم يلبث أن قضى على أسطوله وتآمرعليه الملتفون حوله ، وقبضوا عليه وأرسلوه مع بعض خاصته إلى المهدية حيث قتل ، وعادت صقلية من جديد إلى حظيرة الفاطميين .

علمت الحوادث عبيد الله المهدى أن حكم الفاطميين لن يستقر فى جزيرة صقلية ، إلا إذا أرسل إليها مع الوالى جيشا يدفع عنه خطر الثائرين على الحكم الفاطمى . والواقع أن المهدى اتخذ من إرسال هذا الجيش إلى صقلية وسيلة لقمع ولاة الفاطميين إذاحد ثتهم أنفسهم بالخروج عليه ، والقضاء على أهالى صقلية إذا حاولوا شق عصا الطاعة (۱) . وقد صدقت فراسة المهدى ، فإنه ماكاد واليه الجديد (أبو سعيد) يطأ أرض هذه الجزيرة حتى ثار عليه كثير من أهالى مدائها ، مثل مدينة صقلية وغيرها . ولو لا مساعدة جند الفاطميين للوالى ، لما استقر حكم المهدى فى هذه البلاد . ولذلك فإنه لما انتصر أبو سعيد على أهل صقلية ، واستنجد هؤلاء بالمهدى ، أمر واليه بالعفو عنهم (۲) . وكان ذلك فى سنة ه ه ۳ ه .

وقد أفاد المهدى من وراء هذه السياسة ، واستطاع ولاته على صقلية ، بفضل جيوش الفاطميين وماكان يصلم من أمداد كبيرة ، أن ينشروا الأمن فى ربوع هذه الجزيرة ، وأن يغيروا على قلورية مرات كثيرة . وكانت حملة واليه (سالم بن راشد) فى سنة ٣١٣ ه من أهم الحملات ، حيث انتصرت على الروم فى جنوب إيطاليا وعلى المعارضين فى صقلة ذاتها .

وقد سن المهدى سنة جديدة بتوجيه خملاته من المهدية لقتال الروم فى إيطاليا وصقلية وسواهما ؛ وكان ولاة صقلية وجيوشهم يساهمون فى هذه الحروب مساهمة فعالة . وقد أرسل المهدى فى أخريات حياته حملة بحرية بقيادة قائده يعقوب بن إسحاق ، الذى استطاع أن يهدد جنوة نفسها ، ولم يمت إلا بعد أن تم له فتح هذه المدينة ، كما انتصر على أسطول الروم فى سردانية (٣).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل جيم ص ٢٥ - ٢٦

<sup>(</sup>٢) اين خلدون: العبر ج ۽ ص ٢٠٧

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير : الكامل ج A ص ٤٥، ابن خلدون : المبر ج ٤ ص ٢٠٨

وقد سار خلفاء المهدى على هذه السياسة التي سنها لهم . إلى أن تقلد ولاية هذه الجزيرة الحسن بن أحمد الكلى في عهد الخليفة الفاطمي المنصور إسهاعيل. فحكون أسرة عريقة حكمت هذه البلاد باسم الفاطميين وقتا طويلا. وكان لهم شأن بذكر فى عهد المنصور والمعن ، واستطاعوا أن ينتصروا على الروم والأمويين جميعا. وهكذا مات عبيد الله ، وقد امتد نفوذه من برقه ـــ على حدود مصر ــ حتى سواحل المحيط الأطلسي ، وترك لخلفائه هذه الدولة الشاسعة الأرجاء . وورثهم فيما ورث الرغبة الملحة ، والعمل المتصل في سبيل بسط سيادة الفاطميين على كافـة أرحاء شمال إفريقية شرقا وغربا: فزالت على أيدمهم دول كثيرة. وأخمدوا الثورات المتصلة ، التي كان يشنها العربر خاصة على الحكم الفاطمي (١) ، واصطدموا مع أمو في الأنداس ، كما اصطدم خليفتهم الأول . وقد لعبت السياسة الفاطميسة دورًا هاما في عرد عبيد الله؛ فقد استطاع أن محارب الأمويين بنفس سلاحهم، فاتصل بان حفصون الذي ثار على عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن الأوسط ( ٧٧٥ ــ ٣٠٠ ه ) ئم على عبدالرحمن الثالث ( ٣٠٠ ــ ٣٥٠ ه )، وسحفه على الثورة على الأمويين ، وكان يتصل به من حين إلى حين ، وعقد معه معاهدة صداقة ومودة ، أدت إلى انتشار الدعوة الإسماعيلية والنفوذ الفاطمي في الأندلس . وقد انتقم عبيد الله المهدى لذلك لنفسه ولدولته الشيعية من هذه الدولة الأموية السنية . وهكذا ورث عبيد الله المهدى خلفاءه الحقد على الأمويين . والعمل على استئصال شأفتهم من المغرب ، بل من الاندلس فسها إذا استطاعوا .

<sup>(</sup>۱) استطاع الحليمة الفائم ( ٣٢٧ – ٣٢٤ ه ) أن يقضى على كافة بحاولات ابن أبي العافية ، مستميناً فى ذلك برحال الدعوة المخلصين له ، كيسور الحقادم وسواء ، كا استطاع الحليفة المنصور إسماعيل أن يتحلص من أبي يزيد محلد بن كيداد الحقارجي . وليس هذا وحــده ، بل إنه كثيراً ما حارب خلفاء عبيد الله أدارسة الريب ، حتى انقسموا على أنفسهم : ففريق أصبح يفضل التقرب إلى الفاطبيين ، وفريق آخر يفضل الأمويين . وكان هذا الفريق أكثر تعوذا ، فاستطاع عبد الرحمى الناصر أن يضم إليه حسبتة وطنجة . ولما قضى المعز على دولة الأدارسة فى إقليم الريف ، وقف وجها لوجه أمام الأمويين ، ومازال الفاطميون بأبناء عمهم الأدارسة حتى دالت دولتهم فى سنة ٢٥٥ ه ، معد أن حكموا هذه البلاد زمنا طويلا . ( انظر حسن إبرهم : تاريخ الاسلام السياسي ج ٣ ص ٢٨٥ س ٢٨٦ ) .

وأما ما أضمره الفاطميون للعباسيين من عداء، فبراه واضحا فيما بذله عبيدالله المهدى منجهود لفتح مصر، والوصول إلى بغداد حاضرة العباسيين، كما نراه فى بث جواسيسه ودعاته حتى فى بغداد نفسها واستطاع هؤلاء الدعاة أن يستميلوا إليه الأمراء والقواد، ويوقعوا الارتباك فى صفوف العباسيين والموالين لهم فى بلاد ما وراء المهر وخراسان وطبرستان وما إليها كما يتضح لنا عداء الفاطميين للعباسيين من حث عبيد الله القرامطة على أن يكونوا حربا عوانا على العباسيين وأنصارهم بوغيروا على العراق من حين إلى حين ، وبدهموا الحاج لحط مركز الخليفة العباسي دينيا وسياسيا .

وبهذا نرى أن عبيد الله المهدى كان موفقا فى سياسته رئيسا للدولة الإسماعيلية. من الناحية السياسية ؛ فكان أكثر خلفاء عهده نشاطا ، وأشدهم ذأبا على العمل الجدى ، خصوصا وأنه كان يهتم باستقرار أمور دعوته ودولته الناشئة ، على حين أن الخلفاء من غير الفاطميين كان الضعف قد أخذ يدب فى جسم دولهم . كما نجح عبيدالله رئيسا أو إماما للدعوة الإسماعيلية ، فاستطاع أن يوحد بين صفوف أنصار هذه الدعوة ، برغم ما سادها من الاضطراب ، نتيجة لتوليته الإمامة عمى الخلافة . واستمر القرامطة على ولائهم له . وحذا حذوهم فى ذلك إسماعيليو فارس . وصفوة القول أن بقاء المذهب الإسماعيلي الذى يتمثل اليوم فى طائفتى البهرة والخوجات فى المين والهند خاصة ، يرجع إلى جمود عبيد الله المهدى .

# مدينتا المهدية والمحمدية

كان من سياسة عبيد الله المهدى الخليفة، أن يبنى مدينة يتخذها حاضرة لدولته الناشئة، وحصنا يوجه منه ضرباته إلى كل من تحدثه نفسه من الخوارج بالخروج عليه وعلى مذهبه، ويتخذها دار هجرة يعتصم بها هو وأنصاره إذا حاق بهم خطر خارجى. لذلك لم يتخذ فج الأخيار بحبل إيكران دارا لهجرته، كما اتخذها أبوعبدالله من قبله، لأنها ليست في مكان يتوسط أجزاه دولته شرقا وغربا بكما أنه لم يجد في القيروان أو رقادة مكانا يصلح لتحقيق هذه الأغراض السياسية والحربية والدينية، لانها كانت تزخر بالسنين وأنصار الإغالبة المعادين للفاطميين الشيعيين، كما عدل.

السفاح والمنصور من قبله عن اتخاذ دمتىق حاضرة للدولة العباسية . لأنها كانت غاصة بالأمويين وأنصارهم ، ولأنها كانت بعيدة عن بلادالفرس مصدرةوةالعباسيين . فسكان من المناسب إذن أن يعدل عبيد الله المهدى عن اتخاذ هذه الأماكن حاضرة لحلافته ، وأن يستبدل بها حاضرة جديدة تني بهذه الأغراض جميعا .

خرج المهدى إلى تو نس برتاد موضعا يبنى فيه مدينة حصينة يعتصم بها إذا خرج عليه أحد الخوارج، وفيل: إنه وجد فى بعض الكتب ما يدل على خروج أبى بزيد مخلد بن كيداد على دولته (١)، ووفق المهدى إلى موضع المهدية وهى متصلة بالبحر كهيئة كف متصلة بزند، فتأملها فوجد فيها راهبا فى مغارة، فقال له: بم يعرف هذا الموضع؟ فقال: هذا يسمى جزيرة الحلفاء؛ فأعجبه هذا الاسم، فبناها، وجعلها دار مملكته (٢).

تقع المهدية على بعد ستين ميلا جنوبي القيروان. وقد ذكر البكري (٣) أن البحر يحيط بهـــا من ثلاث جهات، وأنه يدخل إليها من الجانب الغربي. وقد شيدت مبانيها بالصخر، واتخذ المهدي لهذه المدينة بابين من الحديد لا خشب فيهما. زنة كل باب منهما ألف قنطار، وطوله ثلاثون شبرا، ووزن كل مسهار من المسامير التي استعملت في تركيبه ستة أرطال، ونقش على هـــذين البابين صور لبعض الحيوانات، وأقيم بها ثلاثة وستون صهر يجا، عدا ما كان يجرى فيها من القنوات. ولم تلبث هذه المدينة أن أصبحت مرفأ هاماوسوقا نافقة للسلع التي تحملها السفن من الإسكندرية، ومن الشام وصقلية والاندلس وغيرها (٤). ومرسى المهدية ومنقور في حجر صلد يسع ثلاثين مركبا، وعلى طرفي المرسي برجان بينهما سلسلة من حديد؛ في حجر صلد يسع ثلاثين مركبا، وعلى طرفي المرسي برجان بينهما سلسلة من حديد؛ فاذا أريد إدخال سفينة فيه،-أرسل حراس البرجين أحد طرفي السلسلة حتى تدخل

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل به ٨ ص ٢٣

<sup>(</sup>٢) انظر الفظ , المهدية ،، في معجم البلدان . حسن إبراهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي -ج ص ١٩٥ سـ ٩٩٥

<sup>(</sup>٣) المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمفرب، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه .

السفينة ، شممدوها كماكانت بعد ذلك لئلا يطرقها مراكب الروم (١) م. وقد بنى المهدى. عدينة المهدية دارا للصناعة تسع أكثر من مائتى مركب ، وفيها قبوان كبيران مستطيلان ، لئلا تتأثر آلات المراكب وعددها بأشعة الشمس أو ماء المطر (٢) .

ولما فرغ المهدى من بناء حاضرته الجديدة فى سنة ٥٠٠ ه قال: «اليوم أمنت على الفاطميات، ، يعنى بناته ، ثم انتقل إليها فى شهر شوال سنة ٢٠٠٨ ه، وأقام بها ، ثم عمر فيها الدكاكين ورتب أرياب المهن ، وجعل لكل طبقة سوقا خاصة بها ، فنقلوا إليها أمو الهم . وكان لهدنية أرباض كثيرة آهلة عامرة ، منها ربض زويلة ، وكان أقرب أرباض المدنية إلى قصر المهدى ، وفيه الأسواق والحمات ، وربض الحي ، وقد أقام فيه أجناد إفريقية من العرب والبربر ، وربض قفصة (٢) .

أمر المهدى ببناه مدينة أخرى بجوار المهدية ، وجعمل بين المدينتين ميدانا فسيحا ، وأحاطها بسور ، وأبواب وحراس ، وسماها زويلة نسبة إلى إحدى قبائل البربر ، وأسكنها أرباب الدكاكين بحرمهم وأهاليهم وقال : «إبحا فعلت ذلك لآمن غائلتهم ، وذلك أن أموالهم عندى وأهاليهم هناك . فإن أرادونى بكيد ، وهم بزويلة ، كانت أموالهم عندى ، فلا يمكنهم ذلك ؛ وإن أرادونى بكيد وهم بالمهدية خافوا على حرمهم هناك . وبنيت بينى وبينهم سورا وأبوابا ، فأنا آمن منهم ليلا ونهارا ، لأنى أفرق بينهم وبين أموالهم ليسلا ، وبين حرمهم نهار (ع). ويظهر أن المهدى حذا فى ذلك العمل حذو أبى جعفر المنصور حين نقسل أسواق حاضرة خلافته جنوبا إلى الكرخ (٥).

وقد قال شعراء إفريقية في المهدية وانتقال عبيد الله إليها: حططت الرحل في بلد كريم رعتـــه له الملائكة الكرام

<sup>(</sup>۱) البكرى: المغرب من ٨٤ - ٨٥

<sup>(</sup>٢) المصدر نقسه من ٢٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه من ٣٠-٣١ ، انظر حسن إبرهم حسن : تاريخ الاسلام السياسي + ٣ ص ١٩٥٨

<sup>(</sup>٤) البكرى ص ٢٠، ١١، ٢٠ - ٢٩ ، ٨٤

<sup>(</sup>٥) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي ج ٣ ص ٩٩٥ - ٩٩٥

بها الصلوات تقبيل والصيام كا بتهامة البيلد الحرام ثرى قدميك إن عدم المقام لنا بعراص قصركم التشام دعائمه إذا عجمت حطام(١) غلام والزمان به غيلم فكلكم لها أبدا إمام (٢).

لقد عظمُ من بأرض الفرب دار هى المهددية الحرم الموقى كائن مقداكم إراهيم فيه وإن لثم الحجيج الركن أضحى لئن شاب الزمان وشاب ملك لكمُ لمُ المُ الدنيا ونسلك حيث كنتم لك الدنيا ونسلك حيث كنتم

وقد اختلف المؤرخون فى السنة التى وضع فيها المهدى أساس مدينة المهدية ، فيرى ابن عدارى (٣) أن ذلك كان فى سنة . . ٣ ه ، ويرى ابن خلدون (٤) أنه كان فى نهاية سنة ٢ . ٣ ه ، ويوافقه المقريزى (٥) على ذلك . ويظهر أن ما قاله ابن عدارى فى نهاية سنة ٢ . ٣ ه ، أى أنه بناها فى عامين أقرب إلى الصواب ، لآنه انتهى من بنائها فى سنة ٥ . ٣ ه ، أى أنه بناها فى عامين أو أقل . وهذه المدة لا تكفى . فى الغالب ـ لبناء مدينة عظيمة كسلك المدينة . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإر بناه المهدية فى سنة . . ٣ ه يكاد يتفق مع ما قاله المؤرخون من أن المهدى بناها خوفا من جماعة أبى عبد الله الشيعى وأخيه أبى العباس ، فاذا فرصنا صحة هــــذا الرأى . فما الاسباب التى جعلت عبيد الله المهدى يؤجل هذا البناء من أواخر سنة ٨ ٢ ٩ ه إلى أواخر سنة ٣ ٨ ٢ وهذا المؤرخين قد اتفقوا مع ابنعذارى على أن أساس المهدية قد وضع فى سنة . . ٣ ه . المؤرخين قد اتفقوا مع ابنعذارى على أن أساس المهدية قد وضع فى سنة . . ٣ ه . وهناك ملاحظة أخرى تتلخص فى أن كشيرا من مؤرخى الإسهاعيلية يعدون.

<sup>(</sup>١) يشير بذلك إلى هزم الدولة العباسية .

<sup>(</sup>٢) ابن عذارى : البيان المغرب ج ١ ص ١٨٨

<sup>(</sup>۲) البيان المفرب ج ١ ص ١٧٠

<sup>(</sup>٤) المبرج ع ص ٢٨

<sup>(</sup>o) أتماظ الحنفا ص ٢٤

<sup>(</sup>٦) أنظر معجم البلدان ــ لفظ: مهدية ٠٠

مدينة المهدية دارا من دور هجرة هذه الطائفة . ولاغرو فان هذه المدينة تضم إمامين: إماما مستودعا ، هو عبيد الله المهدى ، وإماما مستقرا ، هو أبو القاسم (القاشم) . لذلك يقول الداعى إدريس عماد الدين ، إن المهدى انتقل بعد بنائها ، وجعلها دار هجرة الإمام القائم بأمر الله أمير المؤمنين . ويكنى المهدية فخرا أنها استطاعت أن تصد جحافل أبى يزيد مخلد بن كيداد ، وأنها حققت نبوءة المهدى حين قال بعد أن فرغ من بنائها : « الآن أمنت على الفاطميات ، .

والفرق بين المهدية وغيرها من دور هجرة الإسماعيلية ، أن هذه المدينة لم تقتصر على الإسماعيلية وحدهم ، على حين بجد دار الهجرة عند القرامطة والحواشب مثلا لا تضم أحدا من غير الإسماعيلية . كما أن تسميتها , المهدية ، لم يقصد بها الانتساب إلى عبيد الله المهدى وحده ، بل إنها مدينة الأئمة المهديين من الحلفاء الفاطميين ، لأن كلا من هؤلاء الحلفاء إمام مهدى عند الإسماعيلية . وقد رأيناهم يضعون الأحاديث على أن المهدى سيليه اثنا عشر إماما مهديا من الأئمة الحلفاء الفاطميين .

وهكذا ظلت المهدية كعبة الإسماعيلية التي يحجون إليها ، ما كان بها الإمام الإسماعيلي. فلما هجرها هؤلام إلى غيرها ، لم تعد لها تلك المكانة الروحية في نفوس الانباع ، وحلت محلها المنصورية التي بناها المنصور إسماعيل بن القائم ، حتى هجرها المعز إلى مصر ، فحلت القاهرة في الزعامة الروحية خاصة محل هاتين المدينتين : المهدية والمنصورية .

ولم تكن مدينة المهدية وحدها هى التى أنشئت فى عهد عبيدالله المهدى ، بل لقد بنيت فى عهده مدينة والمحمدية ، وهى مدينة والمسيلة ، التى تقع إلى الجنوب الغربى من رقادة وإلى الشمال من قسنطينة . وقد أنشأها أبوالقاسم لإقامة وخط دفاع ، عن المهدية يقف فى وجه القبائل المعاذية خاصة . ويدلنا بناء هذه المدينة على اتجاه الفاطميين فى الاستقرار بالمهدية ، كما يدل على خوفهم من ثورات القبائل المعادية من المغاربة .

كانت السنة التى بدى، فيها ببناء مدينة , المحمدية , مليئة بالثورات الكمثيرة ، كما كانت حافلة فى الوقت نفسه بالانتصارات الرائعة ، التى أحرزها أبو القاسم ولى العهد . ولا بد أنه أدرك خطر الثائرين فى الجنوب ، وأنه يستطيع الوقوف

غى وجههم، بتكوين مدينـة تستطيع حماية المهدية ، وتصد غارات الاعدا. عليها من ناحية الجنوب . لذلك نرى أبا القاسم يؤسس هـنـه المدينة . ويملؤها بالمخلصين له ولمذهبه ودولته ، ويطرد منها من يشك في إخلاصه ، ويشحنها بالأمداد والميرة . ولهذا كانت هذه المدينة عونا للمهدى وللقائم والمنصور من بعده في الدفاع عرب المهدية ، ثم في الوقوف بعد عهد المهدى في وجه أبي نزيد مخلد بن كيداد . يقول ابن خلدون (١) عند كلامه على حوادث سنة و ٣٩ هُ إِنْ أَبِا القاسم , أمر بمكان بلد المسيلة ، وفيها بنوكملان من هوارة . وكان يتوقع منهم الفتنة ، فنقلهم إلى فج القيروان ، وقضى الله أن يكون هؤلاء أوليا. لصاحب الحمار(٢)عند خروجه . ولما نقلهم أمر ببناء المسيلة في بلدهم ، وسماها والمحمدية ، ودفع على بن حمدون الاندلسي من صنائع دولتهم إلى بنائها ، وعقد له عليها وعلى الزابِّ(٢) بعد اختطاطها ، فبناها وحصنها ، وشحنها بالأقوات . فكانت مددا للمنصور في حصار صاحب الحمار . . وقد أوضح المقرىزي سبب قتل القائم بني هوارة بقوله : دلذلك أحب أن يكونوا قريبًا منه ، وهم كانوا أصحاب أنى يزيد الخارجي<sup>(٤)</sup>» . ثم بين المقريزي<sup>(٥)</sup>أهمية هذه ً ـــ المدينة للدولة الإسماعيلية حين دهمها خطر الخوارج فيقول : إن المنصور كان بمتار ما يريد من المحمدية « إذ ليس بالموضع مدينة سواها » . وهكذا دل بناء المهدية و المحمدية على حسن سياسة الفاطميين و فطنتهم .

<sup>(</sup>١) الدير ج ٤ ص ٣٩

<sup>(</sup>٢) يقصد بصاحب الحار أبا يزيد علد بن كيداد، لأنه كان يركب على حمار .

<sup>(</sup>٣) غير الزاب الأكير الذي هزم فيه مروان بن عجد آخر خلفاء بنيأ.ية في المشرق حنة ١٣٢ هـ ٠

<sup>(</sup>٤) المقريري : اتماظ الحنفا ص ٤٤

<sup>(</sup>ه) المعدر نفسه

# الباركالع

#### عبيد الله المهدى وإمامة الاسماعيلية

تغير مركز رياسة الدعوة الإسماعيلية بعد قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب سنة ٢٩٦ ه؛ فبعد أن كانت رياسة الدعوة في سلمية تعني بتوجيه الدعوة وحدها ،-أصبحت تعمل على الاهتمام بشئون الدعوة وتلبية مطالب الدولة . كان عليها أن تستمر في زعامتها القديمة على رجال الدعوة الإسماعيلية في جميع بقاع العــــالم الإسلامي ، وأن توجيهم توجيها جديدا يرمى إلى استخدام الدعوة لصالح الدولة ؛ وذلك بالعمل على إحاطة-ا وإحاطة خليفتها بهالة من التقديس، ومساعدة. الدولة فى تحقيق آمالها السياسية لتستطيع الوقوف في وجـــه العباسيين . وفي سبيل ذلك نرى زعيم الدولة الفاطمية الأول , عبيد الله المهــدى ، يشعر أتباعه بسلطته المطلقة علمهم ، ويملي سلطانه على جميع أتباعه ، فيتدخل في تعيين رؤسائهم. وعزلهم . وكان لذَّلك أثر كبير في سياسة الدعوة في عهد عبيد الله خليفة وإماما . فقد كان معروفًا لدى كبار دعاة الإسماعيلية، أنه إذا مات واحد منهم تبعه ابنه دون تدخل من ناحية رياسة الدعوة بسلمية . أما بعد قيام الدولة الفاطمية فلم يعد هــذا التعيين من حق الدعاة ، بل غدا ذلك من حقه هو ، لأن سلطته الدينية والزمنية-تخوله ذلك . وقد أدخل عبيد الله المهدى هـذا النظام الجديد ، فجر على نفسه شم. على خلفائه من بعده شيئا غير قليل من المتاعب ؛ ولم تكن ثورة الحسن الأعصم القرمطي على المعز والعزيز إلا نتيجة لهذه السياسة الني ابتدعها المهدى . وهكـذا كانت زعامة عبيد الله الدينية تدفعه إلى توجيه الدعوة التوجيه الذي يبتغيه ، فنجح أحيانا وأخفق أحيانا أخرى ، كما يتضح ذلك من موقف عبيد الله المهدى من. القرامطة بالبحرين ومن الحواشب باليمن . أضف إلى ذلك أن المهدى قد أدرك بثاقب نظـــره خطر الاصطدام برعاياه السنيين وغيرهم بمن لا يدينون. بالمذهب الإسماعيلي ؛ إذ أَن الفاطميين كانوا أَقلية إسماعيلية تحكم أكثرية من غير الإسماعيلية ؛ ومن ثم اضطر المهدى إلى أن يوجه الدعوة توجيها يتفق مع هـذا الوضع الجديد ـ

#### ١- عبيدالله الخليفة والقرامطة

انفل قرامطة الشال . كما انفل السواد الأعظم من قرامطة السواد فى دور الستر الذى سبق قيام الدولة الفاطمية ؛ ولكن هؤلا. القرامطة بعثوا من جديد على يد أى سعيد الجنابى فى إقليم القطيف \_ جنوبى البصرة \_ ثم فى إقليم البحرين . وسنتبين من بحث العلاقة بين هذه الدويلة القرمطية المتحمسة و بين الدولة الفاطمية فى عهد عبيد الله تطورا كبيرا ؛ فبعد أن كان الجنابية برياسة أى سعيد يخضعون فى دور الستر لرياسة الدعوة ، فتر هذا الحضوع قليلا ، وعن على زعماء الجنابية أن يسلبوا بعض نفوذهم بسبب ظهور الإمام المستور فى شخص أى محمد عبيد الله المهدى ، ولذلك لم يعد أبو سعيد الجنائي يتحمس للخلافة الفاطمية تحمسه للامامة المستورة . وقد عرف عبيد الله فيه ذلك ، فعمل على التخلص منه ، كما عمل فى الوقت نفسه على عدم إقرار الوراثة بين القرامطة بالصورة التى يريدها زعماؤهم . ومن نفسه على عدم إقرار الوراثة بين القرامطة فريقان : فريق يعمل على التقرب إلى الفاطميين ، وفريق يعمل على التقرب إلى الفاطميين ، وفريق يعمل على الانحراف عنهم . واستمرت السيادة الفاطميين ؛ فلما صار الأمر للفريق المهالىء للفاطميين ؛ فلما والقرامطة في عهد عبيد الله ، سامت المسلاقة بين الفاطميين ؛ فلما والقرامطة حينا من الدهر .

### (١) موقف عبيرالله الفاطمي من ألى سعيد الجنابي :

بجح أبو سعيد الجنابى فى تكوين دولة أو ما يشبه الدولة فى بلاد البحرين. ويبدو أنه كان ينتصر لرياسة الدعوة فى سلية ويقف فى وجه حمدان قرمط؛ ولكنه منذ اليوم الذى شعر فيه بالقوة بدأ يعمل مستقلا أو شبه مستقل ، وكان ذلك يتعارض طبعا مع سياسة الفاطميين وزعامتهم . ولا يبعد أن أبا سعيد لم يكن. راضيا عن زعامة عبيدالته المهدى ، مؤسس الدولة الفاطمية ، لجماعة الإسماعيلية ، وأنه لم يكن متحمسا لقيام دولته فى المغرب . وكانت سياسة قرامطة البحرين فى عهدأ فى سعيد تقوم على الصراحة المطلقة فى نشر آراء المذهب الإسماعيلى ؛ لأن المجتمع القرمطى .

كان مجتمعا إسماعيليا بحتا ، ولم يكن بين القرامطة من يدين بغير المذهب الإسماعيلي ، على عكس الفاطميين الذين كانت سياستهم تقوم على أساس إخفاء أصول المذهب الإسماعيلي عن رعاياهم الذين كانوا يختلفون عنهم في المذهب ، كما كانت الحال في بلاد المغرب ثم في مصر . وإذن لابد أن يكون لهدا الاختلاف أثره في علاقة أبي سعيد بالخلافة الفاطمية .

لذلك نرى أبا سعيد يعمل على موادعة الخلفاء العباسيين، فى الوقت الذى كان يجب أن يشن الحروب الشعواء على العباسيين، ليشغلهم عن الإسماعيلية فى الأقاليم الأخرى. فقد رأيناه يترك زميله زكرويه بن مهرويه. زعيم قرامطة الشمال، يلق حتفه على يد العباسيين في سنة ٤٩٢ه؛ ولو قام بمساعدته لتغيرت حال القرامطة. ويبدو أن أبا سعيد كان يسير على هذه السياسة التي كانت تمليها عليه مصلحته الخاصة، ولا سيا بعد قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب؛ ومن ثم أثارت هذه السياسة النفعية سخط عبيد الله المهدى (١).

وقد عملت السياسة العباسية بزعامة الخليفة المقتدر ( ٢٩٥ – ٣٢٠ ) ووذيره على بن عيسى الذى عرف ببراعته السياسية ، على جذب أبي سعيد . ولا غرو فقد استطاعا بفضل تقربهما إلى أبي سعيد الجنابي ، أن يساهما إلى حد كبير في إخفاق حملة الفاطميين الأولى على مصر ( ٢٠٠ – ٣٠٠ ه) ؛ لأن الوزير على بن عيسى أدرك الخطرالذي يهدد الخلافة العباسية إذا تم الاتحاد بين أبي سعيد الجنابي وزعيمه الأولى عبيد الله المهدى الفاطمي ، ودو خا بلاد الدولة العباسية ، كما أدرك الفتور الذي كان سائدا بين أبي سعيد والفاطميين ، فحاول التقرب إلى أبي سعيد .

وإذا علمنا أن عبيدالله لم يقنع ببلادالمغرب القليلة الخصب، وأنه عزم على انتزاع مصر من العباسيين ليتخذها درة في جبين الدولة الفاطمية ، وأنه التمس مساعدة أبي سعيد الجنابي ، بشن غارة حربية على العراق ، في الوقت الذي غزت فيه جيوشه المغربية البلاد المصرية لأول مرة (٣٠٠٠ م) ، وأن أبا سعيد قام بحملة لم تحقق الغرض الذي أرسلت من أجله ، وأرغمت جيوش الفاطميين على التقهقر إلى بلاد المغرب \_ إذا علمنا هذا استطعنا أن ندرك أن هذه المساعدة اليسيرة لم تصادف هوى من نفس عبيد الله المهدى .

<sup>(</sup>١) الذهبي : تاريح الاسلام ( مخطوط ) ج ٣ ص ٣ – ٤ ٠

و يرى دى غو به (۱) أن حملات الفاطميين على مصر فى ذلك الوقت كانت تنهق دائما مع حركات قرامطة البحرين ، لانها كانت تصدر كاما عن أوامر الخليفة الفاطمى ، وأنه يمكن القول بأن حملة أبى سعبد فى سنة , . ٣ ه كانت بإذن عبيد الله المهدى ، ولكنها لم تكن من الجد فى شىء ، حتى لقد شك عبيد الله فى إخلاص تابعه أبى سعيد ، وعمل على قتله (۲). ويظهر أن أبا سعيد أرسل هؤلاء الجند القليلي العدد تفريرا بعبيد الله ، وأنه لم يكن فى عميله هذا ما يثير عليه حكومة بغداد التي ضاعفت جهدها فى التحالف معه . ومن شم حنق عبيد الله المهدى على أبى سعيد ، بل إننا لانغلق إذا قلنا ، إن حكومة بغداد لم ترغب فى التحالف مع أبى سعيد إلا بعد أن أدركت الفتور الذى ساد بينه وبين الفاطميين (۳).

ويذكر ابن حوقل (٤) الذي عرف بميوله للفاطميين، أن أبا سعيد خلع طاعة رئيسه عبيد الله قبيل وفاته ، ويقول عن أبي سعيد وحمدان : , وكان حمدان قرمط إذ ذاك في دعوة السلطان (٥) حذاء أمير المؤمنين المهدى بالله ، فرجعا عماكانا يعتقدانه وخالفا ذلك . وجرت خبوط وتخاليط كثيرة في بعض الروايات ، وذبح أبوسعيد في حمام قد اتخذها في قصره معجماعة من وجوه رجاله بالأحساء ، وإذا صبح ذلك دل على أن علاقة أبي سعيد بعبيد الله الخليفة لم تكن على شيء من الصفاء . وقد رأينا كيف أن ابن الفضل داعي الإسماعيلية الثائر باليمن كان يقول لزميله ابن حوشب ، إنه في ثورته هذه إنما كان يحتذى أبا سعيد الجنابي في محاولته الاستقلال عن الدولة الفاطمية .

Mémoire sur les Carmathes du Bahrain, vol. II. p. 69. (1)

<sup>(</sup>۲) يصف المصورى تلك الحلة (زيدة الفكرة فى تاريخ الهجرة ج ه ص ٦٩ ) بقوله : ١٠ حام نفر من الفرامطة من أصحاب أبى سميد إلى البصرة ، وكان عليها محد بن إسحاق بن كنداجيق ... وكاتب الوزير يعرفه يوصول الفرامطة ويستمده . فلما أصبح ولم ير للفرامطة أثرا ندم على ما فعل ،،.

<sup>(</sup>٣) الدكتور طه شرف : تاريح الاسماعيلية السياسي ح ، ورقة ٢١٠

<sup>(</sup>٤) المسالك والمالك ص ٢٠٠ - ٢١١

<sup>(</sup>ه) يقصد بذلك الخلافة العباسية .

رجاله . وليس هذاك ما يمنعنا من الذهاب إلى أن عبيد الله لما رأى خروج أبى سعيد على سياسته ، أو أنه لما شك في إخلاصه ، انفق مع خادمه هذا على قتله . ويما يزيد هذه المسألة وضوحا أن هذا الخادم كان بعد قتل أبى سعيد يتخير من يريد من رؤساء القرامطة ، فلا يبعد أن يكون هؤلاء الذين تخيرهم هذا الخادم من أنصاد عدم المتعاون مع الفاطميين . وبعبارة أخرى ، لا يبعد أن يكون عبيد الله أراد مذلك التشفى والانتقام من معارضيه في حكومة القرامطة بالبحرين (١) . والحلاصة أن فتورا حدث بين القرامطة و بين عبيد الله المهدى ، وأن نتائج ذلك الفتور تركزت في قتل أبى سعيد و نفر من حاشيته في سنة ١٠٣ هم «وذلك في قلعة الاحساء بأم من عبيسد الله ، (٢) ، على ما ذهب إليه شيفر Schefer ؛ كما لا يبعد أن يكون أبو سعيد قد ضمن جماعة كرهوا أن يكون الخليفة عبيد الله مهديهم المنظر . ولا غرو ، فإن الدعاة الجريئين يستطيعون تحقيق آمالهم في ظل إمام مستور لا إمام ظاهر (٣) ، حتى لقد ذهب دى ساسى إلى القول بأن ادعاء عبيد الله الإمامة قد أدى الى انفصال الفاطميين عن كثير من الإسماعيلية الآخرين ، الذين لم يوافقوا مطلقا على ظهور الإمام المنتظر في شخص الخليفة الفاطمي الأول (٤) .

# (ت) موقف عبيدالله المهدى من خلفاء أبي سعيد

١ - عبيدالله وسعبر بن أبي سعيد (٣٠١ - ٣٠٠٥)

لم يقض موت أبى سعيد على ذلك الفتور الذي كان بين القرامطة وعبيد الله، وذلك لسببين :

الأول: أن سعيدا الذي خاف أباسعيد لم يأته التعيين من قبل الفاطميين. ولما كان عبيد الله المهدى قد وضع أساس سياسة الزعامة المطلقة على جميع الإسماعيلية،

<sup>(</sup>١) الدكمتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ورڤة ٢١٠

<sup>(</sup>۲) کتأب سفر نامه جو ۲ ص ۲۲۲

<sup>(</sup>٣) الدكتور طه شرف تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ورقة ٢١٠

De Sacy: Recherches sur l'Initiation à la Secte (1). Ismàeleene (J.A. 1824), p. 303.

غانه لم يستطع ابتلاع تلك الغصة ، بل ظل يعمل على زحزحة سعيد عن عرش القرامطة ، واتخذ من ذلك وسيلة لإقرار فكرة تعيين زعماء القرامطة عن طريق الفاطميين . فإن المعروف أن أبا سعيدكان قد ولى ابنه سعيدا عهده من بعده . ولو أن عبيدالله المهدى أقر بيعة سعيد لساعد ذلك القرامطة على الاستبداد بالامور دون الفاطميين ، وهو ما لارضاه عبيد الله المهدى الذى عرف عيوله إلى الزعامة و الرياسة .

الثانى : أن سعيد بن أبى سعيد سار على سياسة أبيه في التقرب إلى العباسيين ؛ وليس أدل على صحة هـذا القول من ذلك الكـتاب الذي بعث به سعيد إلى على بن عيسي وزير المقتدر العباسي يعلن فيمه ولاءه للعباسيين ، كما يعلن أنه مدين بالعقائد السنية ، واعتذر عما بدر من القرامطة من أمور ، على ما نراه مفصلا في هــذا الكتاب الذي تنقله عن الذهبي (١) ، وقد جاء فيه : , سلام على الوزر (٢) ؛ فإنا نحمد الله الذي لا إله إلا هو ، ونسأله أن يصلي على سيدنا محمد . فأما ما ذكره عنا من انفرادنا عن الجماعة ، فنحن \_ أيدك الله! لم ننفرد عن الطاعة والجماعة ، بل أفردنا عمها وأحرجنا مرب ديارنا ، واستحل دماؤنا . . . نحن نشرح للوزير حالناً : كان قدح أمرنا أناكـنا مستورين مقبلين على تجارتنا ومعاشنا ، ننزه أنفسنا عن المعاصي ، وتحافظ على الفرائض ؛ فنقم علينا سفهام الناس وفجارهم، بمن لا يعرف لدىن، وأكثروا التشنيع علينا ، حتى جمع الناس علينا ، وتظاهروا ، وشهدوا علينا بالزور، أن نُساءنا بينناً بالسوية، وأنا لا نحرم حراما، ولا نحل حلالا ؛ فخرجنا هاربين، ومن بتيمنا جعاوا في رقابهم الحبال والسلاسل . . . فألجئونا إلى جزيرة، فأرسلنا إلهم في طلب أموالنا وحريمنا ، فنعوها ، وعزموا على حربنا ، فحاكمناهم إلى السيف ، قال تعالى : ﴿ وَمَنْ بَغَى عَلَيْهُ لَيْنُصِّرُ نَهُ اللَّهُ ﴾ فنصر نا الله عليهم . وأما ما ادعى علينا من الكيفر وترك الصلاة ، فنحن تاثبون مؤمنون بالله . .

بذلك نجح العباسيون فى جذب القرامطة إليهم ؛ فلما ضمنوا ولا مسميد لهم ، وأدركوا ماكان بينه و بين الفاطمين من نفور ، أرسلوا إلى عبيد الله المهدى ، عن طريق ، تكين ، والى مصر من قبلهم ، يتهددونه . كما تبادل الوزير على بن عيسى الكتب هو والقرامطة ، «وهاداهم ، وأطلق عليهم ليتألفهم ، فنفع ذلك ، ولاشك

 <sup>(</sup>۱) تاریخ الاسلام ( عنطوط ) = ۳ ور قه ؛ - ه

<sup>(</sup>۲) يقصد به على بن عيسى

أن ذلك قد حز فى نفس عبيدالله، وآلمه أن ينتقض عليه أتباعه الذين كان يعتمد عليهم فى فتح مصر : وها هو ذا والى مصر العباسى يتهدده ، وهؤلاء العباسيون يحتضنون سعيدا ، وكا نه تناسى مذهبه وواجبه نحو رئيسه . وليس من شك فى أن القر امطة كافة لم يسيروا على تلك السياسة النفعية ، التى دفعهم إليها سعيد ؛ فقد عز على كثير منهم أن تفتر العلقة بينهم وبين , صاحب الزمان , و , إمام الوقت ، الذى طالما كانوا يؤملون ظهوره . ليحملوا علم دعوته ودولته . عز على هؤلاء القرامطة الذين كانوا يميلون إلى الفاطميين ، أن تسوء العلاقة بينهم وبين الفاطميين ، فتمنوا الحلاص من سعيد . وهكذا نجد القرامطة معسكرين : معسكرا يناصر الفاطميين ، كا أسلفنا ، ومعسكرا آخر — وكانوا قلة — يرون رأى سعيد ، وهم جماعة من النفعين الذين أملت عليهم السياسة أن يعيشوا مستقلين عن الفاطميين والعباسيين ، مع تناسيهم ما كان بينهم و بين الفاطميين من اتصال فى المذهب ، واتحاد فى الآمال ، فلم مع تناسيهم ما كان بينهم و بين الفاطميين من اتصال فى المذهب ، واتحاد فى الآمال ، فلم يناو تو العباسيين العداء ، كاكان يرغب الإسماعيلي المخلص لذهبه وعقيد ته الإسماعيلية .

ويظهر أن الفريق الذى ظل على ولائه للفاطميين كار جنابى آخر من أبناء لا يستهان بها ، فعملوا على قلب عرش سعيد ، وتحويله إلى أمير جنابى آخر من أبناء أبي سعيد ، يعترف بالزعامة للفاطميين ، ويقره هؤلاء فى التعيين . وقد وجدوا ذلك الشخص فى سليمان أبى طاهر بن أبى سعيد ؛ وسرعان ما جاءه التقليد أو التثبيت من المهدية ، . وفى هدا الدليل الواضع على مبلغ تدخل عبيد الله فى إحداث ذلك الانقلاب فى حكم القرامطة (۱). ولم يكن الأمركا ذكر بعض المؤرخين ، وهو أن أبا سعيد عهد إلى ابنه سعيد من بعده ، حتى يبلغ أخوه سن الرشد . وفى ذلك يقول النويرى (۲) ؛ ووخلف أبو سعيد من الأولاد أبا القاسم سعيدا ، وأبا طاهر سليمان ، وأبا منصور أحمد ، وأبا العباس الم اهيم ، وأبا العباس محمد ، وأبا يعقوب . وكان أو سعيد قد جمع رؤساً دولته و بنى زرقان ـ وكان أحدهم زوج ابنته ـ وبنى سنبر ، وكان متزوجا إليهم ، وهم أخوال أولاده ، وبهم قامت دولته ، وقوى أمره ، فأوصى إليهم ، إن حدث أن يكون القيم بأمرهم ابنه سعيد إلى أن يكمر أبو طاهر .

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ورقة ٢١٢

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٧٤ ــ ٥٥

وكان سعيد أكبر من أبى طاهر سنا ، فإذا كبر أبو طاهركان المدبر لهم . ولما قتل جرى الأمر على ما وصاهم به ، وكان فد أخبرهم أن الفتوح تكون لأبى طاهر ؛ فجلس سعيد يدبر الأمر بعد مقتل أبيه إلى سنة خمس وثائمائة . ثم سلم الأمر لاخيه أبى طاهر ، فعمل أشياء مو"ه بها على أصحابه ، فقبلوها وعظموا أمره ،

# (ح) موقف عبيدالله المهدى من أبى طاهد الجنابي (٣٠٥ - ٣٢٢ ه)

تولى أبوطاهر الجنابي القرمطي عرش القرامطة بعد ثورة دامية أشعلها أبوطاهر بمساعدة أنصار عبيد الله المهدى من القرامطة في سنة ٥٠٥ هـ، وقد وافق المهدى على تلك الحركة وباركها ، إن لم يكن هو المدبر لها . ولا غرو فإن عبيد الله حقق غرضه المنشود من هذه الحركة ، وأثبت للقرامطة عدم رضاه عن تعيين سعيد ، أو بعبارة أخرى ، عن نظام الوراثة عند القرامطة ، وبرهن بعمله هذا على أنه يريد بمن يتولى عرش القرامطة أن يكون على هواه ، يأتمر بأوامره ، وينتهى بنواهيه . وكأبه بهذا العمل قد سن الدستور الذي يجب على خلفائه من الفاطميين أن يسلكوه مع أمراء القرامطة ، وسن في الوقت نفسه لأمراء القرامطة دستورا يبين لهم فيه أن التعيين القرامطة ، يسير وفق سياستهم ، ويكون طوع أمرهم .

وبما يؤيد تدخل عبيد الله المهدى فى عزل سعيد وإشعال نار الثورة عليه ، وفى تعيين أبى طاهر ، ما ذكره ابن خلدون (١) فى هذه العبارة حيث يقول: « ثار به أخوه الأصغر أبوطاهر (٢)، فقام بأمرهم ، وبايعه العقدانية (٣). وجاءه كتاب عبيد الله المهدى بالولاية ، .

وإن تدخل عبيد الله في أمر تعيين أبي طاهر ، وتدخل العقدانية في إحداث ذلك الانقلاب ، لينهض دليلا على أن هناك جماعة من القرامطة كانوا يعملون بوحي

<sup>(</sup>١) العبر : ج ٤ ص ٨٨ - ٨٩ ٠

<sup>(</sup>٢) في الأصل والطاهر ، والصواب أبو طاهر .

<sup>(</sup>٣) كبار القرامطة ووجوههم ؛ ويشهون أعضاء مجلس السناثو عند المومان

من عبيد الله ؛ ومن ثم استمرت علاقة الفاطميين بالقرامطة منذ سنة ٥٠٠ ه حتى نهاية حكم أبى طاهر سنة ٣٠٠ ه على خير ما تكون . ونعتقد أن أبا طاهر كان على صلات طيبة مع عبيد الله ، كما كان موضع احترامه و تبجيله . أضف إلى ذلك أنه كان \_ كما يقول دوزى \_ على اتصال سرى بعبيدالله ، يقر له بالزعامة المطلقة ، ويفرد له من دخل جماعة القرامطة الحنس (خمس الإمام) ، ويطيعه ، ولا يعصى له أمرا .

#### معاضدة أبي طاهر عبير الله المهدى في سياسته

كان حتما على أبى طاهر ، لـكى يحتفظ بالعرش له ولابنائه من بعده ، أن يعمل على وفق رغبات عبيد الله المهدى . ولما كانت الدولة الإسماعيلية التى يرأسها عبيدالله تسعى جاهدة لقلب خلافة بغداد حتى بذلت جهودا جبارة فى سبيل الاستيلاء على مصر من العباسيين ، نراها تقوم بحملات ثلاث ، بامت الأولى ( . . ٣ - ١ - ٣ ه ) بالحتيبة ، لأنها لم تجد من القرامطة بزعامة أبى سعيد ما كان يؤمله عبيد الله المهدى . وكان من أثر ذلك أن قام بين البيتين ، فتور لم ينته إلا فى سنة ه . ٣ ه باعتلاء أبى طاهر عرش القرامطة ـ على ما رأينا . وقد أحسن عبيد الله المهدى إذ وضع على رأس الدولة القرمطية رجلا مخلصا المذهب والدولة معـ . ومن شم عمل أبوطاهر وعبيد الله على تحقيق أمور ثلائة :

الأول: مساعدة أبى طاهر الفاطميين فى فتح مصر ، إما بالإغارة عليها من الناحية الشرقية ، ليلتقى مع جيوش عبيد الله بها ، أو بإيقاع الارتباك بين صفوف العباسيين ، حتى يعجزوا عن إرسال الجيوش لنجدتها .

الثانى: شغل العباسيين بالهجوم عليهم فى عُــقـْـر دارهم ، أى فى بلاد العراق ، و إتاحة الفرصة لعبيد الله لينظم شئون المغرب دون أن يعكر صفوه مكــدر .

الثالث: محاولة التقليل من هيبة الخليفة العباسي ـــــ كزعيم للمسلمين ـــ بالإغارة على قوافل الحاج، وعلى مكة نفسها إن اقتضى الآمر.

أما مساعدة أبي طاهر للفاطميين في محاولة فتح مصر ، فنراها واصنحة في محاولته تحقيق ما عجز أبوه أبو سعيد عن القيام به ؛ ولذلك اتفق القرامطة مع الفاطميين في سنة ٣٠٧ ه على القيام بهجوم مزدوج على مصر ، بحيث تلتتي جيوش

أبي طاهر الآتية من التعرق بجيوش عبيد الله الآتية من الغرب في مصر نفسها . وليس من شك في أن عبيدالله الفاطمي عرض للك الحنطة الجريئة على القرامطة ، أو أنه أمرهم بتنفيذها ، فقبلوها عن طيب خاطر . وقد قامت جيوش أي طاهر فعلا بمجهودات كبيرة لمحاولة هذه الحنطة ، ولكن الدولة العباسية حالت دون ذلك ، مجهودات كبيرة لمحاولة هذه الحنطة ، ولكن الدولة العباسية حالت دون ذلك ، فأرسلت الجيوش من بغداد إلى مصر ، وأدى ذلك إلى إخفاق أبي طاهر في الوصول إلى تلك البلاد ، وأخفقت الحملة الفاطمية الثانية في الاستيلاء عليها . وفي ذلك يقول ابن خلدون (١) : , وفي سنة ست و ثلثائة (٢) وصل أبو القاسم القائم إلى مصر ، واستدعى أبا طاهر القرمطي وانتظره ، فأعجله مؤنس الخادم عن انتظاره ، وسار من قبل المقتدر ، فوزمه ، ورجع إلى المهدية ، . وبذلك نرى أنه كانت هناك خطة مرسومة ، وأن أبا طاهر كان يعمل على تنفيذها ، وأن المهدى قد نجح في هذه السبيل ، على الرغم من أن إخفاق تلك الحملة على مصر ، في أن بجعل من القرامطة جماعة تخضع لسلطانه ، حتى إنه أصبح آمنا من ناحية هذا الفريق . ولو أن هؤلا المهز والعزيز . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإن محاولة الفاطميين الثانية لفت المعز والعزيز . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإن محاهر المهد الله المهدى .

وقد برهن أبو طاهر على وفائه للمهدى ، كما يتضح ذلك من حروبه المتعددة مع العباسيين ، وإغاراته على قوافل الحاج للغض من شأن الخليفة العباسي السنى ، والذي يهمنا هنا ما كان من مساعدة أبي طاهر القرمطي لزعيمه الخليفة الفاطمي ، فشنه غارة شعواء على العباسيين في سنة ٢٧٦ ه ، في الوقت الذي كانت جيوش عبيد الله المهدى تغزو مصر من المغرب . وذلك أنه قد تبين للفاطميين والقرامطة صعوبة تحقيق أمل الفاطميين في التقاء جيوشهما في مصر . ولذلك عمل أبو طاهر على أن يقوم بحملة بحرية على جنوب بلاد فارس الغربي ، للاستيلاء على أهم مو انىء الخليج الفارسي كجنابة وغيرها ، ولا بد أن أبا طاهر كان يرمى من وراء عملته هسده إلى تحقيق سياسته القرمطية الفاطمية ، عماولة شمغل جيوش حملته هسده إلى تحقيق سياسته القرمطية الفاطمية ، عماولة شمغل جيوش

<sup>( )</sup> العبر : ج ۽ ص ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) في اللانسل ست وتمانين .

العباسيين عن جيوش زعيمه عبيد الله التي كانت تغزو مصر في ذلك الوقت. لذلك استعد لهذه الحملة أتم استعداد، وأمسر عليها كثيرا من زعماء القرامطة وذوى قرباه. ولا يبعد أن يكون أبو طاهر قد رمى من وراء حملته هذه إلى جعل الحليج الفارسى عيرة قرمطية ، بعد أن وقعت عمان في قبضته ، وخضعت بلاد البحرين والقطيف لنفوذه . ولو تم له ذلك الأصبح من القوة بحيث يستطيع أن يصوب ضرباته العنيفة إلى العباسيين .

غير أن تلك الحملة كان مصيرها الإخفاق، لأن أهالى هذه البلاد كمنوا للقرامطة في الجبال والوديان وهزموهم هزيمة تامة. ولو قدر لهذه الحملة النجاح لوقع الارتباك في صفوف العباسيين وعجزوا عن الدفاع عن مصر، وأتيح للفاطميين احتلال هذه البلاد في سنة ٢٦٦ ه. ومهما يكن من شيء فإن إخفاق حملة أبي طاهر هذه، معناه القضاء على حملة عبيد الله المهدى على مصر (١). وهكذا قام أبوطاهر بواجبه نحو زعيمه عبيد الله، ونحو مذهبه الإسماعيلي، فلم يدخر وسعا في تحقيق الغرض الأول الذي كان يسعى إليه الفاطميون وأنصارهم، وهو القضاء على العباسيين، وإقامة دولة الفاطميين على أنقاض دولة هؤلاء.

وأما محاولة أبي طاهر الغض من كرامة الحايفة العباسي باعتباره زعيا دينيا ، فإنها تتركز في الهجوم العنيف على قوافل الحاج في سنين عدة ؛ حتى إن أهل مكة رحلوا عنها في سنة ١٩٣ه خوفا منه ، وامتنع الناس عن الحج أكثر من سنة في بعض السنين . واستطاع أبو طاهر أن يدهم قوافل كثيرة ، وأن يفتك بها جميعا ، ويعامل من بقي على قيد الحياة معاملة الأسرى ، فيتخذ منهم عبيدا وإمام . وكان يقوم فوق ذلك ببعض الهجات العنيفة على جنوب العراق ولا سيا مدينة البصرة . وقد نسأل عن العوامل التي دفعت أبا طاهر إلى ذلك : أكان سعيا وراء المال وحده ؟ أم كان تنفيذا لأوامر سادته الفاطميين ؟ أم أن أباسعيد كان مدفوعا بعوامل دينية ؟ أم أن أباسعيد كان مدفوعا بعوامل دينية ؟ أم أنه كان يقصد إيقاع الارتباك في صفوف العباسيين ؟

الواقع أننا لا نستطيع أن نعزو ذلك إلى حب المال وحده . حقيقة كان أبو طاهر يستولى على أموال ضخمة من الحجاج . وإذا كان قد اغتصب من قائد

<sup>(</sup>١) أنظر تفصيل هذه الحلة في النويري : نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٩٣ .

إحدى هذه القوافل عشرين ألف دينار في سنة ٢ ١٣ ه. هاذا كانت جملة ما أخذ ونهب من الأموال من جميع الحجاج؟ ولكنه مع ذلك لم يكن يرى إلى الحصول على المال وحده . بل كان يعتقد فوق ذلك أن الحجيج يقومون بعمل ينطوى على المال وحده . بل كان يعتقد فوق ذلك أن الحجيج يقومون بعمل ينطوى على العبث بالدين ، وكان يرى في حج المسلمين إلى مكة جريمة دينية . وهذا يدلنا على غلوه المذهبي . وشيء آخر يجب الالتفات إليه ، وهو أن الفاطميين ـ وعلى رأسهم عبيدالله ـ كانوا يعملون على إضعاف مركز الخليفة العباسي في نظر العالم الإسلامي ، ولذلك لم ير عبيد الله بأسا من الاستعانة سرا بتابعه أبى طاهر في تحقيق هذه السياسة .

ولكن الخليفة العباسي المقتدر اكتفى بأن أرسل إلى أن طاهر يو بخه و يتو عده (٣١٣ ه). وبذلك برى مدى ما وصلت إليه الحلافة العباسية من ضعف ووهن ، حتى إنها عجزت عن حماية رعاياها وحجاجها بالسيف ، ولجأت إلى التهديد والوعيد بالكيتابة لا بالسيف . ومن رساله أبي طاهر إلى الخليفة المقتدر نتبين ، مدى العلاقات الطيبة بين الفاطميين والقرامطة ، فنرى أبا طاهر يعترف بتبعيته لعبيد الله المهدى، و يعلن أنه من دعاته ، ويشيد بإمامته ، و يغض من شأن الخليفة العباسي، و يعتده فاسقا كافرا ؛ كما يعيب عليه نظام حكمه للمسلمين ، و يتحداه في شجاعة ظاهرة . وهاك طرفا من هذه الرسالة الممتعة التي ننقلها عن كتاب ، كشف أسرار الباطنية وأخبار طرفا من هذه الرسالة الممتعة التي ننقلها عن كتاب ، كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ، للحادى المماني (١) : ، من أبي طاهر (٢) سلمان بن الحسن الجنابي ، الداعي المسمى بولد العباس . . هذا وقد خرج عليك الإمام المنتظر ، والأسد الغضنفر في المسمى بولد العباس . . هذا وقد خرج عليك الإمام المنتظر ، والأسد الغضنفر في المسمى بولد العباس . . هذا وقد خرج عليك الإمام المنتظر ، والأسد الغضنفر في المه سبيل الظفر ، متقلدا سيف الغضب ، مستغنيا عن نصرة العرب ، لا يأخذه في الله لهمة لائم . . . قد اكتنفه العز من حواليه ، وسارت الهيبة بين يديه ، وضربت الحدولة عليه سرادقها ، وألقت عليه قناع بوائقها (٣)، وانقشعت طخا الظلمة (٤)

<sup>(</sup>۱) ص ۲۲ - ۲۲

<sup>(</sup>٢) في الأصل أبي سميد ، وهو خطأ ظاهر .

<sup>(</sup>٣) جمع باثقة : وهي الداهيه .

<sup>(</sup>٤) الطخا: هو السحاب،

ودُجنة ١١١الضلال، وغاضت بحار الجهالة ، ليحق الحق ، ويبطل الباطل ولو كره. المجرمون .

« فأما ما ذكرت من قتل الحجيج ، وإخراب الأمصار ، وإحراق المساجد ، فوالله ما فعلت ذلك إلا بعد وضوح الحجة ، كإيضاح الشمس ، وادعاء طوائف منهم أنهم أبرياء ، ومعاينتي فيهم أخلاق الفجار ، فحكمت عليهم بحكم الله ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون (٢) ، وأما ما ذكرت من إحراق مساجد الأبرار ، فأى مساجد أحق بالخراب من مساجد إذا توسطتها سمعت فيها الكذب على الله تعالى وعلى رسوله عليليم ، بأساليب من مشايخ فجرة ، بما أجمعوا عليه من الضلالة ، وابتدعوا من الجهالة . وأما تخويفك لى بالله ، وأمرك إباى بمراقبته ، فالعجب من بهتك ، وصلابة حدقتك ! أثرى أنى أجهل بالله منك ؟ . . . لأنت أمير الفاسقين أولى بك من أمير المؤمنين .

و بعد ؛ فما لك والوعيد، والإبراق والتهديد؟ اعتزم على ما أنت عليه عازم، واقدم على ماأنت عليه عازم، واقدم على مأأنت عليه قادم، والله من ورائى ظهير، وهونعم المولى ونعم النصير. والحمد لله، وصلى الله على خير بريته وآله وعترته.

إننا لا نرى فى رد أبى طاهر على الخليفة المقتدر العباسى ، ما يشعرنا بأنه لم يكن. على غيرالإسلام ، أوأنه كان يسعى لهدمه ، وإنما كان يخرب المساجد ويحرقها ، لأنه كان يعتقد أن الشعائر الإسلامية لم تكن تؤدى بها على وجهها الصحيح . فكا نه كان يتشدد فى الدين ، هذا التشدد الذى حمله على الإغارة على مكة ، والعبث بالحاج افى سنة ١٣٧ ه . ويرتبط بهجوم أبى طاهر على مكة ، وحمله الحجر الاسود إلى هجر أمور ، منها : بحث الدوافع الحقيقية لهدنا الحادث التاريخي العجيب ، إذ كيف . يكون متشددا فى الدين من بهتك حرمة الكعبة ، ويقتل الحجاج فى المسجد الحرام ، يكون متشددا فى الدين من بهتك حرمة الكعبة ، ويقتل الحجاج فى المسجد الحرام ، ويفتك بالألوف منهم ، لا لذنب نعرفه ؟ بل إنه كان يقول مبررا عمله :

فلوكان هـذا البيت لله ربنا لصب علينا النار من فوقنـا صبا لانــا حججنـا حجـة جاهليــة مجللة لم تبق شرقا ولا غـــربا وأنا تركنا بين زمزم والصفا كتائب لا تبغى سوى ربها ربا

<sup>(</sup>١) الدجنة: الطلمة.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية ع.

ولكن رب العرش جل جلاله ولم يتخف بينا ولم يتخف حجبا (۱) فهل كان الدافع الحقيق الذى دفع أبا طاهر إلى ارتكاب هذا . ما يراه بعض من أن الإسماعيلية كانوا يتنبئون فى ذلك الحين بزوال دولة الإسلام ، وسيادة دولة الإسماعيلية ودينهم ؟ وأن مبعث هجومهم على مكة يرجع إلى تلك النبوءة ؟ وأنه لما لم تتحقق هذه النبوءة عراهم الوهن ، وانتابهم الألم بعد ذلك (۲) ؟ والذى لاشك فيه أن مذهب الإسماعيلية فى جوهره يقوم على بغض كثير من شعائر الإسلام ، حتى أن مذهب الإسماعيلية فى جوهره يقوم على بغض كثير من شعائر الإسلام ، حتى إن من أصول عقائد الدرزية \_ وهم إسماعيلية \_ أن الحاكم بأمر الله حين يرجع من غيبته سوف يهدم الكعبة ، ويجعل الحلق جميعا يدينون بدينه الذى يسمونه من غيبته سوف يهدم الكعبة ، ويجعل الحلق جميعا يدينون بدينه الذى يسمونه «دين التوحيد ، ؛ وكأن الدافع المذهبي هو الذى حدا بأبي طاهر إلى إحداث ما أحدث .

وهل كان أبو طاهر يرمى من وراه ذلك إلى صرف الناس عن الحج إلى مكة ، وتوجيهم للحج إلى بلاده ، ولذلك نقل الحجر الأسود إلى ,هجر ، (٣) حاضرة بلاده ؟ على أننا لم نجد فى سلوك أبى طاهر ما يؤكد ذلك ، بل نراه يحتفظ بالحجر الآسود ، ويضعه فى مكان خفى . ويظهر أن المؤرخين لما رأوا أبا طاهر يؤسس دار هجرة لا نصاره ، ظنوا أنه بنى مكانا لمنافسة مكة ، مغ أن بناء تلك الدور فى البلاد التى انتشر بها المذهب الإسماعيلي من خصائص الدعوة الإسماعيلية . والحق أن الحجر الاسود بقى فى بلاد البحرين سنين كثيرة \_ على ما يقوله ناصر خسرو \_ وأن أحدا من المسلمين لم يزره ، أو أن أحدا قد حاول أن يفعل ذلك ٤١).

وكيف نفسر موقف عبيد الله المهدى مما قام به أبو طاهر؟ إننا نعلم أن هدا التابع لم يكن يتصرف فى أعماله بغير أمر زعيمه عبيد الله ، مما حدا ببعض المؤرخين على الاعتقاد بأن ما فعله أبو طاهر كان بإيحاء من عبيد الله ، وجعل بعضا آخر يعتقد أنه استبد بالأمر دون عبيد الله . ويدلل القائلون بأن عبيد الله لم تكن له

<sup>(</sup>١) الحادي الهاني : أسرار الباطنية ص ٣٣

<sup>\*</sup>Carra de Vaux: Les Penseurs de l'Islam, Vol. v. p. 41. (7)

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ; العبر ج ۽ ص ٥٥

<sup>(</sup>٤) سفر نامه : جم ص ٢٢٩ -

يد فيها اقترفه أبوطاهر بأدلة منها: أنه أرسل إليه «ينكر عليه ذلك ، ويلومه، ويلعنه، ويقيم عليه القيامة ، ويقول له : قدد حققت على شيعتنا ودعاة دولتنا اسم الكفر والإلحاد بما فعلت ؛ وإن لم تردّ على أهل مكة وعلى الحجاج وغيرهم ما أخذت منهم ، وترد الحجر الاسود إلى مكانه ، وترد كسوة الكمبة ، فأنا برى. منك فى الدنيا والآخرة ، (۱) . ولكنا نشك فى أن أبا طاهر استجاب لأمر عبيد الله المهدى ، ورد الحجر الاسود إلى مكانه بمكة ، كما يقول ابن الاثير ؛ لأن هذا الحجر بتى فى هجر اثنتين وعشرين سنة (٣١٧ ـ ٣٣٩ هـ) ، أى بعد موت أبي طاهر بسبع سنوات ، وبعد موت أبي طاهر بسبع عشرة سنة .

ويحمل بنا أن نشير إلى أن الأحوال السياسية قد أرغمت عبيد الله المهدى ، باعتباره رئيسا للدولة الفاطمية والدعوة الإسماعيلية ، يحمع بين السلطتين الزمنية والروحية جميعا ، إلى أن ينهج فى تصرفاته منهجين : منهجا سريا مع أتباعه الإسماعيلية ، يشجعهم على القيام برسوم مذهبهم ، بحيث لا يطلع أحد من رعاياه غير الإسماعيلين على هذه الاتصالات السرية ، ومنهجا علنيا يتصل عن طريقه برعاياه السنيين ، ولا يتقيد فى هذا المنهج الاخير ، بأسرار المذهب الإسماعيلي ، بل كثيرا ما يتبرأ منها أمام هؤلاء الرعايا . فإذا أدركنا ذلك استطعنا أن نقف على حقيقة موقف عبيد الله المهدى فى هذا الامر بالذات (٢) . وهذا ما حدا بعض المؤرخين على عبيد الله المهدى فى هذا الامر بالذات (٢) . وهذا ما حدا بعض المؤرخين على فيها نفسه أمام رعاياه السنيين ، والثانية بعث بها سرا ، ولم يتصل خبرها إلا بخواص فيها نفسه أمام رعاياه السنيين ، والثانية بعث بها سرا ، ولم يتصل خبرها إلا بخواص أهل مذهبه من المقربين إليه . وكان من أثر تلك الرسالة أن بتى الحجر الأسود فى فير حتى سنة همه ه (٣) . ولو كان عبيد الله جادا فى رسالته الأولى لعاد الحجر الاسود إلى مكانه بمكة من فوره ، لأن أباطاهر لم يكن يعصى أمره . وقد تحامل العينى على عبيدالله وعلى الفاطميين فقال : و وإنماحل هؤلاء على هذا الصنع ، لأنهم كفار زنادقة عالئون (وردت فى الأصل مائلين) للفاطميين ، الذين نبغوا فى هذه السنين زنادقة عالئون (وردت فى الأصل مائلين) للفاطميين ، الذين نبغوا فى هذه السنين

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٧١

<sup>(</sup>٢) الدكمةور طه شرف : تاريح الاسماعيلية السياسي حتى سقوط بغداد ج ١ ورقة ٢٢٧

<sup>(</sup>٣) العبني : عقد الجمان ( مخطوط ) ج ١٨ ورقة ٣٣

بيلاد إفريقية من أرض الغرب، وأميرهم عبيد الله الملقب بالمهدى(١) . . ويرى دى غويه (٢) أن العلاقة بين القرامطة والفاطميين كانت سرية ، وأن رعايا الفاطميين الخاضعين لسلطانهم لم يعرفوا شيئا عن هذه العلاقة ، ولو علموا بها و بما حدث مكة من أخذ الحجر الاسود ، وقتل الحاج ، وأن ذلك كان بأمر الفاطميين ، لما بق عبيد الله المهدى على العرش سنة واحدة .

وبهذا نرى أن أبا طاهر الجنابي لم بأخذ الحجر الأسود من مكة ايرتزق بسببه ؛ فقد عرض عليه عشرات الألوف من الدنانير كفاء رده إلى مكانه بالكعبة ، فأبي إلا أن ينفذ أوامر عالية حالت دون تلبية هذا النداء . فقد روى أن بحكم «المتغلب على الدولة ببغدداد أيام المستكني (٣٣٣ — ٣٣٤ هر) بذل طم خمسين ألفا من الذهب ، على أن ردوه فأبوا ؛ وزعموا أنهم إنما حملوه بأمر من إمامهم عبيد الله ، وإنما يردونه بآمره وأمر خليفته (٣) ، وهذا بما حدا دوزى (٤) على القول بأن أبا طاهر لم يسر إلى مكة ، ولم يسلب الحجر الاسود إلا بأمر عبيد الله المذهبية كانت مساحب المغرب . ومن ذلك نستطيع أن نقول ، إن سياسة عبيد الله المذهبية كانت تناقض في كثير من الاحيان سياسته الحكومية . ونحن نعتقد صحة ما ذهب إليه حقولاء العلماء ؛ لان عبيد الله لو حاول أن يعامل أتباعه الإسماعيلية كا يعامل وعاياه . السنيين ، لاعي المذهب الإسماعيلي وزالت معالمه .

وإذن هل حقق عبيدالله المهدى سياسته التي كانت ترى إلى الانتقاص من هيبة الحليفة العباسي ؟ لا شك أن عبيذ الله استطاع بما فعله أحد أتباعه وهو أبو طاهر، أن يظهر العباسيين بمظهر العاجز عن حماية رعاياه السنيين، ولكنه في الوقت نفسه جلب على أنصار المذهب الإسماعيلي (القرامطة) مقت العالم الإسلامي كله ؛ فقد رأينا كيف اتهمه المؤرخون القدماء والمحدثون، وفيهم الموالون للفاطميين كابن خلدون مثلا، وعد بعض رسالة عبيد الله لابي طاهر الجنابي خديعة ومحرا.

 <sup>(</sup>۱) العيني : عقد الجان ( مخطوط ) ج ۱۸ ورقة ۳۳ .

Mémoire sur les Carmathes du Bahraïn, vol. ii. p. 224. (1)

 <sup>(</sup>٣) ابن خلدون : العبر ج ٤ ص ٨٩ .

Essai sur l'Histoire de l'Islamisme, p. 279.

وإن دل هـ ذا الحادث على شيء فإنما يدل على كثير من المهارة السياسية التي برخ فيها عبيد الله المهدى : فقد أظهر نفسه بمظهر البرى المدافع عن الدين الإسلامى ، ولكن بقاء الحجر الأسود اثنتين وعشرين سنة في أيدى القرامطة ، الذين كانوا يعتبرون المهدى حلول الله على الأرض ، لا يتفق مع رسالته التي أرسلها إلى القرامطة ، يتهمهم فيها بالحزوج على الدين ، كا لا يعقل أن يتهمه القرامطة كذبا بأنه أمرهم بحمل الحجر الأسود إلى بلادهم . وإذن قولهم : وأخد ناه بأمر من إمامتا عبيد الله ، لا يتنافى مع منعهم هذا الحجر بعد أن بعث المهدى في طلبه منهم، كا أن قولهم : « وإنما نرده بأمره أو بأمر خليفته »، يتفق تماما مع ما ذهب إليه بعض العلماء من أن المنصور بن القائم الفاطمي هو الذي أمرهم برده ، ولم يردو وحى من ضمائرهم .

## محاولة أبى طاهر الجنابى فشح العراق :

كان هجوم أنى طاهر القرمطى على بلاد العراق فى سنتى ١٩٥٥ هـ، ٣٩٣ هـ، مؤامرة حاك شركها زعيمه عبيد الله المهدى ضد الدولة العباسية ، وقد انتهز أبو طاهر حالة الضعف التى وصلت إليها هذه الدولة فى عصر نفوذ الاتراك ، فضاعف هجومه على مدن العراق ، لكى يشغل العباسيين عن سادته الفاطميين ، فضاعف هجومه على مدن العراق ، لكى يشغل العباسيين عن سادته الفاطميين ، فيصبحوا آمنين فى بسلاد المغرب . ومن ثم أسس فى بلاد الاحساء مديئة حصينة أسماها ، المؤمنية ، لتقف فى وجه العباسيين ، وأتم فتح بلاد عمان ، فأصبح ساحل الخليج الغربي إسماعيليا بحتا . وإيما فعل ذلك ليحمى جناح جيشه الجنوبي ساحل الخليج الغربي إلى بلاد العراق . وقد أصاب أبو طاهر فيما فعل ، فإن الخليفة المقتدر ولى بلاد القطيف والبحرين واليا جديدا ، يقف فى وجه مطامع أبى طاهر القرمطى ، ومهما يكن من شى . فقد استطاع أبو طاهر أن ينشر الذعر والهلع فى القرمطى ، ومهما يكن من شى . فقد استطاع أبو طاهر أن ينشر الذعر والهلع فى كافة بلاد العراق ، وكادت تقع بغداد نفسها فى قبضة يده سنة ١٣٥٥ هـ .

وبما هو جدير بالذكر في هذا الصدد أن نبين مدى نفوذ عبيد الله المهدى في. بلادالعراق . ويظهر ذلك واضحا جليا من استقصاء علاقة يوسف بن أبي الساج(١)

<sup>( )</sup> كان هذا الأمير يتولى أمرر آذر بيجان من قبل العباسيين ، فولاه المقتدر إقليم القطيف والبحر بن القتال القرامطة .

بالفاطميين. ذلك أن جماعة من المؤرخين يتهمون هذا القائد العباسي بالاتصال بالفاطميين، فقالوا إنه كان على دين القرامطة، يمعني أنه كان إسماعيليا. وإنه كان يعمل على تسليم بغداد إلى الفاطميين، ويقوم بذلك بنفس الدور الذي قام به أبو مسلم الخراساني مع العباسيين ، وأبو عبد الله الداعي مع الفاطميين . ولكن كاتبه مجمد بن خلف النيرماني باح بهذا السر لنصر الحاجب، فأذاعه هذا بدوره للخليفة المقتدر . وبما قاله محمد بن خلف، أن ابن أبي الساج كان يستر مذهبه في الدين ، وأنه لما سار إلى , واسط ، أنس به وانبسط إليه ، فكشف له أنه يتدين بأر لا طاعة عليه للمقتدر ، ولا لبني العباس على الناس طاعة ، وأن الإمام المنتظر هو العلوى الذي بالقيروان(١) ، وأن أبا طاهر الهجري صاحب ذلك الإمام ، وأنه قد صح عنده أنه يتدين بدين القرامطة . . . وأنه ليس له نية في الخروج إلى هجر ، وأنه إنما احتال بالوعد بالخروج إلى هجر حتى يتم له أخذ الأموال ، وأنه قال له في شهر ربيع الآخر : أي شيء بقي لنا على الخليفة ووزيره من الحجة ، ولم \_\_\_ ليس (كذا في الأصل) تخرج إلى هجر ولا أراك تستعد لذلك؟ . . . قال له : فلم غررت السلطان بذلك ، ووعدته بهذه الحال حتى سلم إليك جميع أعمال المشرق؟ فأجابه بأنه يرى انتقاص المقتدر وسائر. ولد العباس الغاصبين أهل الحق ، فرضا لله عز وجل ، وأن طاعة طاغية الروم أسلم من طاعة الحليفة . فقال له : فهبك. فعلت ذلك ، ما الذي يؤمنك من القرمطي أن يوافي إلى واسط وإلى الكوفة ، فلا تجد بدا من لقائه ومحاربته ؟ فقال في الجواب: وبحك اكيف أحارب رجلاً هو صاحب الإمام وعدة من عدده ؟ فقال له : فإن أرَّاد هو حربك ، أي شيء. تعمل ؟ فقال له : ليس لهذا أصل . وقد ورد عليه كتاب الإمام من القيروان بأن لا يطأ بلدا أكون فيه ، ولا يحاربني بوجه ولا سبب ، وأنه ختم القول بأن قال : إنى إنما أنتظر أن يقبض رجالي بأسرهم أموال سنة ١٤٣هم، فإذا قووا بذلك. منعت أولا من أعمال واسط والـكوفة وستى الفرات ، وأنفذت إليها العمال ، فلا بد للسلطان أن ينكر حينتذ ما أفعل، فأكاشفه، وأخطب للإمام، وأظهر الدعوة ، وأسير إلى بغداد . فإن من بها من الجند قوم يجرون مجرى النساء .

<sup>(</sup>١) هر عبيدالله المهدى.

فقد أليفوا الدور (التسكر) على دجلة والشراب والثلج والخيش والمغنيات (١)، فآخذ أنفسهم وأموالهم، ولا أدع الهجرى يفوز بالاسم، وأكون أنا سابق الدولة إلى الإمام، فإن أبا مسلم \_ خراز النعال \_ (٢) لم يكن له أصل. وقد بلغ ما بلغ ولم يكن معه لما ارتفع النصف بمن معى، وما هو إلا أن أظهر الدعوة حتى قد اجتمع مائة ألف ضارب سيف. ويقول محمد بن خلف: قد صدقت أمير المؤمنين عن هذا الامر، فإن ولانى الوزارة انقمع ابن أبى الساج وبطل عليه تدبيره (٣).

نتبين فى تلك الو ثيقة مؤامرة هائلة على يد قائد من خيرة قواد العباسيين ، ريد أن يقلب دولة ويقيم أخرى ، فيهدم دولة سنية ويؤسس على أنقاضها دولة شيعية . وإذا صح كل ماجاه فى هذه الو ثيقة ، دل على مقدرة عبيد الله السياسية ، تلك المقدرة التي جعلت من ذلك القائد العباسي الذي كان وراء مائة ألف سيف يخضع له ، ثم هو يتكلم فى ثقة واطمئنان عن عدم اصطدام أى طاهر الجنابي به ، فهل كان حقا ما ذهب إليه هذا القائد ؟ وهل أوحى عبيد الله إلى تأبعه أى طاهر بأن لايحارب ابن أى الساج ؟ يؤكد لنا دىغو به أن هجوم أى طاهر على الكوفة فى ذلك الحين ، لم يكن الغرض منه سوى استطلاع ما فى نفس ابن أى الساج ، لانه لو كان هذا القائد على هوى عبيد الله ، لانفم إلى القرامطة وهددوا بغداد جميعا ، وأعادوها فاطمية لحما ودما . وقد يساعد على تصديق ذلك أنه لما أسر أبو طاهر ابن أى الساج ، أكرمه ليعرف خلا انفسه ، فلما تأكد أنه على غير ما يرغب قتله . يقول ابن الأثير (٤) إن الناس تهمون ابن أى الساج بأنه « قرمطي يعتقد إمامة العلوى الذى فى إفريقية » ، وإنه نوظر فى ذلك ، فأقره وداعى « أنه لا يسير إلى قتال أى طاهر القرمطي ، وإنه يأخذ بهذا السبب ويقوى به على قصد حضرة السلطان وإزالة الحلافة عن بني العباس» . ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم

<sup>(</sup>١) هذه الأوصاف للدلالة على إمعان جيش الخلافة في رسائل الغرف .

<sup>(</sup>٢) أى أبو مسلم الحراساني مؤسس الدولة العباسية .

De Goeje; Mémoire, Vol. ii, pp. 216-218. (r)

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ ٢٨ ص ٧٣

<sup>(</sup>a) الفاطميون في مصر مس ٧٣

الأمراء وبين الفاطميين ، على ما ذكره المقريزى في كتابه , المقنى الكير ، (١) . ولا يعنينا هنيا أن نتبع حوادث ذلك الصراع تفصيلا ، ولكينا نقول إن أبا طاهر اتجه نحو البكوفة في سنة ه٣١٥ هـ ، وهزم ابن أبي الساج وأسره ، وقد قيل إن ابن أبي الساج أرسل إلى أبي طاهر يقول : لك حق قديم ، وأنت في قلة ، وأنا في كثرة ، والمصلحة أن تنصرف سالما (٢) ، ولم يكن هناك ما يحول دون وصول أبي طاهر إلى بغداد فرسقوطها في يده ، لو لا ماكان من قطع القنطرة الموصلة إلى هذه المدينة ، وقد تخلص أبو طاهر من ابن أبي الساج ، إذ رأى أنه على غير هواه العراق حتى وصل إلى ألم حبة (٣١٥) ، وخافه أهل قرقيسيا (٤) ، وصالحوه على جزية سنوية العراق حتى وصل إلى ألم حبة (٣) ، وخافه أهل قرقيسيا (٤) ، وصالحوه على جزية سنوية العراق حتى وصل إلى ألم حبة (٣) ، وخافه أهل قرقيسيا (٤) ، وصالحوه على جزية سنوية

<sup>(</sup>١) انظر حسن ابرهيم : الفاطمية ن في مصر ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) العيني : عقد الجان ( عطوط ) ج١٨ ورنة ٥٠٠

<sup>(</sup>٣) قرية بحذاء القادسية على مقربة من الكرفة ــ أنظر معجم البلدان ايافوت .

<sup>(</sup>٤) للدعلي نهرالخابور، بقرب رحبة مالك بن طوق ، على ستة فرا سخ ، و تقع عندمصب نهر الخابور.

يدفعونها إليه . وبذلك أصبح نموذ القرامطة عظيما في شمال العراق ، خصوصا بعد أن قصدوا ، الرقة ، وحار بوا أهل الرحبة ، وجالوا حتى مدينة سنجار ، (١). على أن أبا طاهر لم يكن من سياسته أن يعمل على الاستقرار فى بلاد العراق ، مستعينا فى ذلك بما يسمو نه ، جيوش احتلال ، ؛ ولذلك كان نصيبه الخيبة ، وعاد إلى بلاده فى سنة ٣١٣ ه .

ولم يشأ أبو طاهر القرمطى أن يقر بأن تقهقره عن العراق كان ينطوى على هزيمته ، بل إنه تنبأ بانهيار الدولة العباسية ، وادعى أنه سيصل بحيشه إلى بلاد المغرب ، ليلتق بحيوش الدولة الفاطمية هناك ، ويحيل تلك البلاد الشاسعة بلادا إسماعيلية تدين للفاطميين بالطاعة ؛ كما أقرعلى نفسه بأنه أحد دعاة المهدى . ويتضم من هذه القصيدة التي أنشدها أبو طاهر أنه كان مشتركا مع عبيد الله المهدى الفاطمى في حركته الحربية :

أغر كم منى رجوعى إلى هجر؟ إذا طلع المريخ فى أرض بابل فن مبلغ أهل العراق رسالة سأضرب خيلى نحو مصر وبرقة أكيلهم بالسيف حتى أبيدهم أنا الداعى إلى المهدى لا شك أننى

فما قليـل سـوف بأنيـكم الخبر وقارنه النجان، فالحذر الحذر ! بأنىأنا الموهوب فى البدو والحضر؟ إلى قيروان الترك والروم والحزر فلا أبتى منهم نسـل أنثى ولا ذكر أنا الضيغم الضرغام والمارس الذكر (٢)

وقد أسفرت هدنه الحركة عن وجود جماعة من الإسماعيليـة في بلاد العراق، تخلص لعبيدالله و أتباعه القرامطة. ولو استطاع أبو طاهر استغلال هذه الجماعة، لكوّن منهم جاسوسية منظمة للقضاء على العباسيين ، ولكنه لم يفعل . وممادار بين الوزير العباسي على بن عيسى و بين أحد الإسماعيلية من أهل العراق ، نتبين مبلغ إيمان هؤلاء بإمامة عبيد الله واعتقادهم أنه المهدى المنتظر ، ورمهم العباسيين بأقبح الصفات . يقول ابن الأثير (٣) : ، جاء إنسان إلى على بن عيسى ، وأخيره أن في جيرانه رجلا من

<sup>(</sup>١) سنجار ب مدينة بنواحى المرصل ، بينهما ثلاثة أيام .

<sup>(</sup>٢) البيروني : الآثار الباقية ص ٢١٤ .

<sup>·</sup> ه م س ۸ م الكامل ج ٨ مس ٨ه .

شيراز على مذهب القرامطة يكاتب أبا طاهر بالآخبار ؛ فأحضره وسأله ، فاعترف وقال : ما صحبت أبا طاهر إلا لما صح عندى أنه على الحق ، وأنت وصاحبك (أى الوزير والحليفة) كفار تأخذون ما ليس لكم . ولا بد لله من حجة فى أرضه ، وإمامنا المهدى فلان بن فلان بحد بن إسهاعيل بن جعفر الصادق ، المقيم ببلاد المغرب . ثم أنظر مبلغ ثقتهم بأ نفسهم و تفانيهم فى إخلاصهم بعضهم لبعض . ذلك أنه لما قال له الوزير على بن عيسى : وقد خالطت عسكرنا وعرفتهم ؛ فمن فيهم على مذهبك ؟ فقال : وأنت بهذا العقل تدبر الوزارة ؟ كيف أسلم قوما مؤمنين إلى قوم كافرين ؟ لا أفعل ذلك ، (١) .

وترجع أهمية هذه الحملة بالنسبة لعبيد الله المهدى، إلى أن أبا طاهر خرب مدن الغراق وبث الرعب في قلوب الأهلين . حتى إننا إذا وازنا بين حالة العراق قبل سنة ٢٥٥ ه بحالته بعد سنة ٢٥٦ ه ، لأدركنا خطر ما قام به القرامطة من إفساد وتدمير في أعظم بقاع الدولة العباسية خصبا وحضارة ، مما حدا ببعض المؤرخين إلى القول بأن ذلك كان من العوامل التي ساعدت على ضعف العباسيين ، وشجعت البيز نطيين على الإغارة على بلادهم بعد ذلك بقليل . وقد أفاد عبيد الله المهدى من ذلك أيما فائدة ، فشغل جيوش الخلافة العباسية . التي عدها خطرا قد بوجه في يوم من الأيام إلى قلب الدولة الإسماعيلية في المهدية نفسها .

وليس هذا فقط بل إن حركة أبي طاهر هذه قد ساعدت جماعة آخرين من بقايا قرامطة السواد على الثورة في بلاد العراق ؛ وكان على رأس هذه الحركات القرمطية جماعة يؤمنون بمحمد بن إسماعيل ، ولا يزالون ينتظرون مهديا من سلالته . ومن هؤلاء الداعي عيسى بن موسى ابن أخت عبدان داعي حمدان قرمط ، وحُسريث بن مسعود . وقد نجح هؤلاء القرامطة في تكوين حكومة قرمطية في قلب بلاد العراق ؛ وكانوا يعملون على نشر الدعوة بطريقة علية منظمة : فهذا عيسى بن موسى يقيم ببغداد ، و يدعو و يتوصل إلى ناس استفزهم ، و يعمل كتبا يجمع فيها ما يأخذه من كتب يشتريها من الوراقين ، يمخرق فيها بذكر أمور ينسجها ، و يوهم أن له بذلك علما . ور تب كتبا ينسبها إلى عبدان الداعي ، ليوهم أن عبدان كان أحد العلماء بكل

<sup>(</sup>١) أبن الأثير جد مس ٨٥٠

فلسفة وغيرها ، وأنه يعلم ما يكون قبل كونه ، ومخرق بجهده على جهال الناس ،. فصاروا له أتباعا ، وأفسدوا إفسادا خطيرا » (١) .

# ٢ ـ عبيد الله المهدى والاسماعيلية في اليمن

قامت الدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن في عهد الإمام المستور الحسين بن أحمد ابن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، على يد ابن حوشب وزميله ابن فضل الجدنى ، وأصبحت هذه البلاد مركزا رئيسا لنشرالدعوة في كشير من بقاع العالم الإسلامي ، كصر والمغرب وسواهما . وقد رأينا كيف ساد الاعتقاد في أواخر القرن الثالث المجرى ، بأن الدولة الإسماعيلية المنشودة ستقوم في اليمن ، وأن مهدى الإسماعيلية سيرفع علمه عاليا في تلك البلاد . ومعنى ذلك أن بلاد اليمن كانت لها الصدارة في دور الستر ، وأن رؤساءها كانوا يودون لو أن الدولة الفاطمية الإسماعيلية قامت على الديم في تلك البلاد ؛ ولذلك كان لقيام هذه الدولة في بلاد المغرب أثر سيء في أبديهم في تلك البلاد التي كان يتزعمها ابن فضل وابن حوشب يعض بلاد اليمن ، وخصوصا في البلاد التي كان يتزعمها ابن فضل وابن حوشب نقل ؛ فقد تنحت اليمن للمغرب عن تلك الزعامة ، كما تنحى ابن فضل وابن حوشب نقس ابن فضل ، أما ابن حوشب فقد ظل على إخلاصه ووفائه لائمة الإسماعيلية مستورين كانوا أم ظاهرين .

#### (1) موقف عبيد اللم من النزاع بين ابن فضل وابن حوشب

ثار ابن فضل على ابن حوشب ، ثم على الآئمة الإسماعيلية الحلفاء تبعا لذلك .. ولكن متى حدث ذلك ؟ لقد رأينا بعض المراجع الإسماعيلية تعزو ذلك إلى عهد إمامة عبيد الله ، أى فى أثناء هربه من سلبية ، وأنها تعزو ذلك إلى لجوء بعض الدعاة التأثرين إلى المين ، وتأثيرهم فى ابن فضل الذى ثار على الدين الإسلامى وعلى المذهب الإسماعيلي ، كما ثار على ابن حوشب . لكنا لا تميل إلى تصديق هذا كله ،

<sup>(</sup>۱) النويرى: نهاية الأرب ( عطوط) ج ٢٣ ورقة ٩٢ .

فنحن لا نعلم أن أحدا من الإسماعيلية قصدبلاد البمِن ، وقام بما ذهب إليــه هؤلاء المؤلفون من الإسماعيلية قبل فيروز ، داعى دعاة المهدى وباب أبوابه ؛ فقــد عز عليه أن يقصد عبيد الله بلاد المغـــرب دون اليمن ، فانفصل عنه وهو في مصر (٩٩١هـ) ، إذ أن الدعوة الإسماعيلية فى الشام ومصر والبمن إنما قامت على أكتافه . ولا غرو فقد أدخل ابن حوشب فى المذهب الإسماعيلي ، وأرسله مع زميله ابن فضل إلى بلاد اليمن. كما جعل على الدعوة في مصر صهره الداعي أبا على الذي رباه ـ كما يقول البماني ـ وعلمه أصول المذهب الإسماعيلي. أضف إلى ذلك ازدياد نفوذه في بلاد الشام نفسها ، وفي العراق وسواها . وكان الداعي « فيروز ، يؤمل أن يستمر على زعامته لتلك الجماعة الإسماعيلية في الشرق الأدنى. ولذلك لم يتحمل صدمة اتجاه عبيد الله الإمام إلى بلاد المغرب، فقصد هو بلاد اليمن. ولا نستبعد على داعي الدعاة فيروز أن يكون من تلامذة مدرسة حمدان قرمط ، الذين حز في نفوسهم انتقال الإمامة من الإمام المستقر السابق الحسين إلى حجته سعيد الخير ابن الحسين بن عبد الله بن ميمون القداح ، أو أن فيروزا \_ على الأقل \_ لم يكن فى إخلاصه مع عبيد الله كما كان مع الإمام المستقر الحسين بن أحمد . وإلا فكيف نفسر فراره إلى اليمن ، وتركه إمامه عبيد الله يلاقى المتاعب وحده ، وهو الذى ساهم من قبل مساهمة فعالة في رفع منار الدعوة في عهد الحسين ، الإمام المستور ؟

أما البرنامج الذي وضعه داعي الدعاة فيروز لنفسه في بلاد الين ، فيرى بعض علماء الإسماعيلية أنه حاول إغراء ابن حوشب ، فلم يستطع ، ولكنه وجد من ابن فضل قبولا لدعوته ، فثار على ابن حوشب وعلى عبيد الله ، بل ثار على المذهب الإسماعيلي ، وعلى دين الإسلام ، و واستحل المحارم ، ورفض الظاهر ، ودعا الناس إلى الإباحات . فلما اشتهر بذلك تعرأ منه ذلك الذي أفسده (أي فيروز) ... فارب أبا القاسم (۱). ويرى بعض أنه احتال على ابن حوشب ، وادعى له أنه رسول المهدى إليه ، وأنه أتى ليعدا العدة معا لملاقاة جيوش المهدى الآتية من المغرب في البلاد المصرية . فلما أدرك أن حيلته لم تتم ، وأن سره قد كشف ، فر إلى ابن فضل ، فكان منه ما كان مما سنقف عليه في الصفحات التالية (۲).

<sup>(</sup>١) النعان ب افتناح الدعوة الزاهرة من ٤٠ ( من المنتخب ) .

<sup>(</sup>٢) اليمانى : سيرة جمفر الحاجب ص ١١٥ ( مجله كلبة الآداب سنة ١٩٣٦ م )

ولكن متى تم ذلك على وجه التحقيق؟ لا نستطيع أن نقر مع ما ذكره القاضى النعان المغرف. من أن تورة على بن فضل الجدنى اليمي قامت قبل هرب عبيد الله إلى مصر، أى فى سنة ١٩٦ه ه. ويكاد يكون ما ذهب إليه اليمانى الإسماعيلى أقرب إلى الصحة ، وهو أن الداعى فيروز قصد اليمن حقا فى سنة ١٩٣ه ه. على أننا لانعرف على وجه التحقيق متى هرب فيروز إلى على بن فضل ، وترك تلميذه ابن حوشب ؛ كما لا نستطيع أن نتأكد من أن ثورة ابن فضل على ابن حوشب كانت إثر وصول فيروز هذا إليه ، أو بعده بكثير . والذى نعرفه هو أن فيروزا استمر فى صحبة ابن حوشب « إلى أن ورد كتاب المهدى ع . م مقرونا بكتاب الداعي أى على بمصر ، صهر فيروز ، وزوج ابنته ، يعرفان أبا القاسم كيف بكتاب الداعي أى على بمصر ، صهر فيروز ، وزوج ابنته ، يعرفان أبا القاسم كيف جرت قصة فيروز ، ويأمره المهدى بقتله . . . فهرب لوقته ، وطلبه الداعي أبو القاسم ، فلم يدر أى الجهات سلك . ولم يزل يبحث عنه إلى أن بلغه أنه وصل إلى على بن الفضل وأهل بلده ، وأنه أفتنه وأفسده ؛ فلما علم أبو القاسم الداعي بموضعه ، ودعاه وأهل بلده إلى نفسه ، خرج إليهما أبو القاسم وحاربهما مدة طويلة (۱) » .

من ذلك نستطيع أن نقول إن ابن فضل إنما ثار على ابن حوشب ، مدفوعا بتأثير داعى الدعاة فيروز ، ثم بميله هو إلى الاستبداد والزعامة ليستقل ببلاد اليمن . ولا غرو فهو يمنى لحما ودما . كما لا يبعد أن ابن فضل كان لا يرغب فى أن يعمل لحساب إمام ظاهر ، بل كان يود أن يظل يعمل لإمام مستور ، حتى يستطيع أن يحقق آماله وطموحه دون تدخل من إمامه الذى أصبح خليفة . ولا نستطيع أن

<sup>(</sup>۱) اليمانى: سيرة جعفر الحاجب ص ١١٥ . برى فى هسده العبارة أن ابن حوشت لم يعرف شيئا عن فيروز إلا بعد أن مهد هذا الداعى الأمور لنفسه عند ابن فعنل ، فكون بجتمعا النرا على عبيد الله ، وعلى ظاهر الشريعة ، وعلى الدعوة الاسماعيلية نفسها . ولا يبعد أن يكون ذلك قد استنفد كثيرا من الوقت ؛ وإذن كيف نفسر مساعدة ابن حوشب لابن فعنل حين كاد ينهزم على أيدى السنيين في تهامة بعد سنة ١٩٩٩ ه ؟ نستطيع أن نقول إن ابن فعنل ، على الرغم من قبوله التجاء فيروز اليه بعد سنة ١٩٩١ ه ، ظل على ولانه لابن حوشب ، أو على الأقل كان يتظاهر بذلك ، حتى تم له فتيح صنعاء فى سنة ١٩٩٩ ه ، ثم فكب بعد ذلك بقليل ، فأنجده ابن حوشب ، ولما كان ابن حوشب قد توفى سنة ١٩٩ ه ، ثان هذه الحرب بجب أن تكون قد وقعت بين سنتى ١٩٩٩ ه ، ٧٠ ه .

نقول، إن ابن فضل ثار على عبيد الله حين أدرك أنه حجة للامام؛ لأننا لم بره في أثناء ثورته أو بعدها ينادى بمحمد بن إسماعيل، وإنما تمثل بأبي سعيد الجنابي القرمطي الذي عمل على الاستقلال بملك أثله بيديه عن سادته الفاطميين؛ لا لأنهم إسماعيليون أو قداحيون، بل لأنه كان يرغب في أن يستمر في دعوته إلى إمام مستور لا إلى إمام ظاهر. وإنما فعل ذلك لأنه كان نفعيا، تقوم سياسته على استغلال الظروف لمصلحته الخاصة.

ويظهر أن ابن فضل هو الذي بدأ زميله ابن حوشب بالعدوان؛ فإنه لما خلع طاعة الفاطميين، وبعث بذلك إلى ابن حوشب، حذره هذا عاقبة أمره وقال له: ,كيف تخلع طاعة من لم تنل خيرا إلا به ، وتترك الدعا. له ؟ أوما تذكر ما بينك وبيئه من المواثيق والعهود؟ فلم يلتفت إليه(١١) . ولم يكتف ابن فضل بذلك ، بل أعلن الحرب على ابن حوشب ليخلص له ملك اليمن . وكاد يقضى على زميله ومساعده بالأمس ؛ لولا أن تم الصلح بينهما كفاء تسليم ابن حوشب أحد أبنائه إليه . إلا أن ذلك الصلح لم يقض على النزاع الذي كان مستحكما بينهما ، بل زاد هوة الخلاف اتساعا بين إسماعيلية اليمن ، فلم يعد ابن حوشب وأتباعه يثقون بإسماعيلية ابن فضل ، كما لم يعد ابن فضل وأنصاره يعتمدون على مساعدة ابن حوشب . ومن ثم أصبح الجميع هدفا لمجمات السنيين . ويظهر أيضا أن بعبد الله المنتبع المنتبع المنتبع عبيد الله ، فترك أمره النصر لابن فضل . وانتهت الحرب على غير ما يشتهى عبيد الله ، فتم النصر لابن فضل . واذلك يتهم بعض العلماء هذا الخليفة بقتل ابن فضل في النصر لابن فضل . واذلك يتهم بعض العلماء هذا الخليفة بقتل ابن فضل في سنة ٣٠٠٧ .

والخلاصة أن الثورة التي قامت في بلاد اليمن بعد قيام الدولة الفاطمية ، ترجع إلى أسباب كثيرة : منها ميل ابن فضل إلى الاستقلال . واستبداد عبيد الله بشئون الدولة والدعوة معا ، ووقوع أبن فضل تحت تأثير بعض الحانقين على الفاطميين . أضف إلى ذلك أن ثورته كانت ثورة سياسية دينية ، حتى إنه اتهم بالزندقة والإلحاد،

<sup>(</sup>١) أنباء الزمن في تاريخ الين ( عطوط ) ص ٣١ .

De Goeje: Encyclopaedia of Religion and Ethics, vol. iii. (7) p. 224. s. v.

فسمى نفسه , رب العزة ، ، وسمى ابنه , ابن رب العزة ، . ومهما يكن من شى م فإن ابن فضل قد حفر قبره بيده ، بسبب ثورته على عبيد الله الفاطمى ، فمات مسموما على أيدى الفاطميين أو الحواشب ، وتعرض أبناؤه لغارات السنيين ، فلم يستطيعوا الدفاع عن أنفسهم ، وذهبوا من صفحة التاريخ .

# (ب) عبيد الله المهدى وأبناء المنصور

إن ماساد بين الفاطميين وبيت ابن حوشب (منصور اليمن) من علاقة ، ليكشف لنا عن سياسة عبيد الله الحقيقية ، التي سنها لنفسه ، والتي تنطوى على الاستبداد بكل شيء ، وإشمار الاشياع والاتباع بنفوذه وقوة شخصيته ؛ فلم يشأ أن يعترف بمبدأ الوراثة لبيت ابن حوشب ، الذي أخلص مؤسسه لعبيد الله وللائمة من قبله ، إخلاصا جعله موضع إعجاب الإسماعيلية جميعا . وكان تدخل عبيد الله في شؤن الحكم في بيت منصور اليمن ، كما كان النزاع الذي تفاقم بين ابن فضل وابن حوشب قبل ذلك من عوامل ضعف الدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن .

مات ابنحوشب فی سنة ۲۰۰ ه (۱۶ م - ۹۱۵ م)، بعد أن أوصی بالاً سرمن بعده إلی ابنه الحسین و إلی تابعه المخلص عبد الله بن عباس الشاوری، و کان موضع ثقته کا کان رسوله الحاص إلی المهدی . و یبدو أن ابن حوشب کان یخشی عبد الله ابن عباس ، کا لا یبعد أن یکون قد أدرك میل المهدی إلیه فنص فی وصیته علیه و المهم أنه ترك بعمله هذا السبیل عهدة لتدخل عبید الله المهدی ، لان ابن حوشب لم یعهد لاحد باحد کم من بعده ، بل ترك وصیة تنم عن إخلاصه و و لا ثه لعبید الله و الفاطمیین . و قد جاه فیها : « قد أوصیت کما بهذا الامر فاحفظاه ، و لا تقطعا دعوة عبید بن میمون (۱) ، فنحن غرس من غرسهم . و لو لا ناموسهم ، و ما دعو نا به إلیم ، ما صار إلینا من الملك ما قد نلناه ، و لا تم لنا فی السیاسة حال ؛ فعلی کما یکاتبة القائم منهم و استیراد الامر منهم . فأوصیکما بطاعة المهدی \_ یعنی عبید

<sup>(</sup>١) يقصد عبيد الله بن الحسين بن عبد الله بن ميه ون القداح .

ابن ميمون ، حتى برد أمره بولاية أحدكما ، ويكون كل واحد منـكما عونا لصــاحيه(١) » .

ولما كانت سياسة عبيد الله ترمى إلى زعامة جميع العالم الإسماعيلي ، والتدخل فى شئون الدعوة الإسماعيلية ، وتوجيهها كما يريد ، أو بعبارة أخرى لما كانت هذه السياسة ترمى إلى توجيه الدعوة في سبيل مصلحة الدولة ، رأى عبيد الله أن يقر انعباس الشاورى فيالحكم مكان ان حوشب، وعزل أبناء المنصور . و لكن هذه السياسة فرقت أنصار الدعوة المخلصين لها في تلك البلاد؛ فقامت بينهم المؤامرات، وضعفوا ضعفا ظاهرا أمام أعدائهم ، فأخذتهم سيوف السنيين من كل جانب . وفي الحق أن سياسة التدخل التي سار علمها عبيد الله المهدى في بلاد اليمن ،كانت تختلف عن هذه السياسة التي سار علمها مع القرامطة في البحرين ، حيث اختار شخصا من بيت أبي سعيد ، بعزله سعيدا وتولية أبي طاهر ، وكلاهما من أبناء أى سعيد مؤسس الدعوة القرمطية . و بذلك التف القرامطة جميعًا حول أبي طاهر ، حليف عبيدالله، وعز علىأخيه سعيد المعزول أن يثور حتى لايهدم بيته بيده . أما هنا فى بلاد اليمن ، فإن عزل أفراد البيت المنصورى ، الذى تفانى فىالدعوة الإسهاعيلية ، منذ استقرت في تلك البلاد ، قد وضع الأمر في يد غيرهم ، وحز ذلك في نفوس كشير منهم، خصوصا ذوى المطامع منهم . فلم يهدءوا أو يستكينوا لحمكم عبيد الله . ولا يبعد أن يكون عبيد الله المهدى قد اتفق مع ابن عباس الشاورى ، رسول ابن حوشب إليه ، على توليته الحكم ، قبيل و فاة المنصور ؛ لأن الشاورى لم يكد

<sup>(</sup>۱) يقول الخمادى اليمانى (كشف أسرار الباطنية ص ٣٥ ـ ١٠): إن عبد الله بن عباس الشاورى كتب إلى عبيد بن ميمون المسمى بالمهدى بموت المنصور، وهو يومئذ بمدينة بناها وسماها المهدية بالغرب، وأنه قام بمذهبه بعد المنصور ودعا إليه، وأنه لم يبق إلا استيراد الآمر، ويسأله الولاية وعزل أولاد المنصور، وخرج ولد المنصور نفسه إلى القيروان، يسأله الولاية لنفسه، ولا ينزع الأمر مهم بعد أبهم، وقد كانت قد وصلت هدايا ابن عباس وكتابه، وولاه الأمر وكتب له. ولما وصل ابن منصور أمره بطاعة ابن العباس؛ وبعث لابن المباس بسبع رايات، فرجع المنصور إلى العين وقد يئس ما كان يرجر من الولاية، فلقيه عبد الله بن عباس بنفسه وأهل دعوته، فبجله وعظمه، ولقيه أخره جعفر وأبو الفضل، وبقية أولاد القرمطي (أي ابن حوشب)، مسألوه بما ورد به الامر، فعم بصرف الامر عنهم إلى عبد الله بن العباس دونهم، به .

يبعث إلى المهدى بخبر موت المنصور ، وأنه قد قام بالآمر من بعده ، وأنه يرغب في أن ينال رياسة الدعوة الإسهاعيلية في تلك البلاد دون أبناء المنصور ... حتى نرى المهدى يوليه هذه الرياسة مكان ابن حوشب ، ويحقق له جميع آماله ومطالبه . ولم يكن الآمر كما ذهب إليه الجندى في كتابه , السلوك ، ، من أن الشاورى بعث إلى المهدى برسالة على يد أحد أبناء المنصور ، لآنه لا يعقل أن يكون هذا الداعى الجرى. بمثل تلك السداجة ، فيرسل رسالة فيها عزل أبناء المنصور على يد أحد أبنائه . ويظهر أن ما ذكره الحمادى اليماني أقرب إلى الصواب ، حيث يذهب إلى القول بأن الشاورى أرسل إلى المهدى يطلب الحمم لنفسه ، وأن أبناء المنصور وعين الشاورى دونهم (١) .

ومعنى ذلك أن المهدية أخذت تقلد من تريده أنباعها رياسة الإسماعيلية فى البلاد المختلفة ، وأن عبيد الله أراد أن يشعر كبار دعاته وأبناه هم ، أن الرأى الأخيرله وحده دون سواه . ولكنه نسى أنه بتوليته الشاورى إنما ألقى بذور الشقاق فى ذلك البيت ، الذى ظل على ولائه له ولآبائه وأثمته من قبل ؛ فضعفت قوة الإسماعيلية فى المين أمام السنيين ، إذ حنق أحد أبناه المنصور على عبيد الله لإمعانه فى الاستخفاف بهم ، وعمل على إذكاه نار الثورة على ذلك النظام الذى وضع أساسه فى بلاد الهين ، واغتصاب عرش الدعوة فيها من حليفه ، ولم يستمع لنصيحة أخيه الداعى المشهور جعفر بن المنصور ، صاحب المؤلفات الكثيرة ، حين قال له : ،إن أمر نا إذن يتلاشى و يزول ملكذا . و تفترق هذه الدعوة ، و يذهب الناموس الذى نمسناه (٢) على الناس ، فلا تحدث نفسك بهلا كه فتهلك » (٣) .

ولم يكتف الحسن بن منصور اليمن بما فعل ، بل جر النكبات على نفسه ، وعلى بيته ومذهبه ، وعلى الإسماعيلية جميعا ، حين أعلن ارتداده عن المذهب الإسماعيلي،

<sup>(</sup>١) الحمادي اليماني : كشف أسرار الباطنية ص ١٠ -

 <sup>(</sup>٢) نمس السر كشمه ، ونمس بين القوم أفسد وأغرى ، والمقصود النظام الذي وضع لنشر الدعوة الاسماعيلية .

 <sup>(</sup>۳) الحمادى · كشف أسرار الباطنية ص ٤٠ .

واعتناقه المذاهب السنية ، و بعبارة أخرى ، فإن الحسن بن منصور لما تخلص من الشاورى ، اعتقد أن الأمور قد استقرت فى بده ، فجمع ، الرعايا من أقاصى البلاد وأدانيها ، وأشهدهم على نفسه أنه قد خرج من مذهب القرامطة (١) إلى مذهب أهل السنة ، فأحبه الناس ودانوا له ، وقتل القرامطة الذين حوله ، وشردهم فى كل ناحية (٢) ، .

لم يكن هذا كل ما حدث من تدخل عبيد الله في شئون الدعوة باليمن ، فإن المذهب الإسماعيلي - كما نعلم - مذهب سرى ، والدعوة إليه سرية كذلك . ومن أخطر الأمور على المذاهب السرية والدعاية إليها ، أن ينتقض عليها أنصارها الذين ، يعرفون أسرارها و دخائلها . وهذا ما حدث للمذهب الإسماعيلي ، والدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن إثر ارتداد الحسن بن منصور عن هذا المذهب ورجوعه إلى الإسلام ، إذ أخذ يتتبع الإسماعيلية - أنصاره بالأمس - تتبعا لا هوادة فيه ، هأ بادالسوادالأعظم منهم . وفي الحق أن الحسن بن منصور أخطأ فيافعل، بإبادته الإسماعيلية الذين كانوا يدينون بعقائد الفاطميين ، لانه أصبح هو وأنصاره الذين خرجوا على المذين كانوا يدينون بعقائد الفاطميين ، لانه أصبح هو وأنصاره الذين خرجوا على المذهب الإسماعيلي و دخلوا في الإسلام طعمة لامراء المسلمين السنيين الطموحين ، المذهب الإسماعيلي و وغيرهم من الأنصار ، وللزيدية الشيعيين أيضا ، فقتلوه ، شم تتبعوا أبنا ، و إخوته وغيرهم من الإنصار ، الذين ظلوا على ولائهم لعقائد هذا المذهب ، حتى إنه لم يبق من الإسماعيلية من الذين ظلوا على ولائهم لعقائد هذا المذهب ، حتى إنه لم يبق من الإسماعيلية من اثباء ابن حوشب ، إلا من استطاع الاستنار .

وكان من أثر اندفاع الحسن وتقلبه فى سياسته ، أن فر أخوه الداعى جعفر ابن منصور إلى بلاد المغرب ، بعد أن أخفق فى إقناع أخيه بالعدول عن الدخول فى المذاهب السنية واضطهاد الإسهاعيلية . يقول الجندى فى كتابه ، السلوك » عن الحسن وأخيه : ، فدخل عليه أخ اسمه جعفر ، فنهاه عما فعل وقبحه ، فلم يلتفت اليه ؛ فحرج مغضبا ، وقصد المهدى إلى القيروان (٣) ، فوجده قد توفى ، وقام بعده ابنه القائم ، وذلك سنة اثنتين وعشرين وثلثمائة ـ أعنى موت المهدى وقيام القائم ،

<sup>(</sup>١) يقمد بذلك المذهب الاسماعيل .

<sup>(</sup>٢) أنباء الزمن في تاريخ اليمن من ٣٥٠

<sup>(</sup>٣) الصواب إلى المهدمة

فلبث ابن منصور عنده . تم إن أخاه قتل أهل مذهب أبيه وشردهم ، حتى لم يبق حوله منهم إلا من لا يُدعرف (١) . . من ذلك نرى أن عبيد الله أدرك مغبة سياسته التي سلكما مع بيت المنصور في بلاد اليمن ، وأنه أعطى القوس لغير باريها في هذه المبلاد ، كما أدرك أنه كان ينبغي أن يحتفظ بالعرش في بيت ابن حوشب الذي يقر له الشاوري وسواه بالزعامة . وأما تركه الرؤساء الاصليين و تعيين أتباعهم في المكان الذي يجب أن يحتله هؤلاء الرؤساء ، فإنه يدل على عدم وقوفه على مبلغ رواج الدعوة في بلاد اليمن ، التي لا يستطيع أن يشرف عليها و يعمل على تنفيذ سياسته وأوامره فها بسبب بعدها عن بلاد المغرب .

وإن ضعف الإسماعيلية الحواشب بسبب تدخل عبيد الله ، يكون فصلا ممتعا في تاريخ العلاقة بين الإسماعيليين بعضهم مع بعض من ناحية ، وبين السنيين والربدية وبين الإسماعيلية من ناحية أخرى . ذلك أن بيت ابن حوشب ثار على داعى دعاة المهدى في بلاد اليمن - كما رأينا - ولم يستطع هذا البيت أن يحتفظ بوحدته وبعقائده الإسماعيلية ، فانقسم على نفسه : فمنهم من فر من اليمن ، ومنهم من لقى حتفه على أيدى السنيين ، ومنهم من ارتد عن المذهب الإسماعيلي إلى الإسلام على المذاهب السنيين ، ومنهم أن المسلم على المذاهب السنية . إلا أن الحسن بن منصور اليمني لم يجن من وراء ذلك شيئا ؛ فقد اعتبره المسلمون السنيون زنديقا يجب قتله حتى بعد توبته ، وعدوا قتاله جهادا في سبيل الله ؛ ولذلك تآمر عليه حلفاؤه من الأمراء السنيين وقنلوه ، وتعرض أهله وذووه للأخطار ، « فو ثب عليهم المسلمون من أهل المغرب (٢) ، فقتلوهم الصغير والكبير ، وسبوا حريمهم ، ولم يبقوا على وجه الأرض من الدكافرين فقتلوهم الصغير والكبير ، وسبوا حريمهم ، ولم يبقوا على وجه الأرض من الدكافرين ديارا ، ولم يق للمنصور عقب يعرف (٢) ،

<sup>(</sup>١) عمارة اليمني : تاريخ الفرامطة باليمن ص ١٥١

<sup>(</sup>٢) يقصد بذلك أهل إلجهات الغربية من بلاد الين .

<sup>(</sup>٢) الحادى: كشف أسرار الباطنية ص ٤٠، ٤٠ ولا نعرف من أبنا، ان حوشب غير جمفر بن منصور الداعى، الذى عمر حتى أدرك الحكم الفاطعى فى مصر . ومع ذلك فان هناك فى البين البيوم جماعة يدرون باسم , و الحواشب ،، . ولا ندرى إن كان هؤلاء من عقب المنصور أرمن أتباعه ، أو أنهم لا يمنون إليه بصلة . وفي هؤلاء يقول ميخائيل شاروبيم في كتاب , والتاليد فى مذهب أهل التوحيد ،، ص ٢٣ : , ولا بن حوشب بالبين فخسذ و بطن ، أو هي قبيلة يقال لها الحواشب ، وهى مستقلة ومستبدة يحكم نفسها عالفة للدولة الانجلارة ، .

من ذلك نرى أن الذى خلف الحسن بن منصور اليمن في رياسة جماعة الإسماعيلية الذين ارتدوا إلى المذاهب السنية ، رجل عريق من بيت إسماعيلى ، ساهم أبناؤه مساهمة جدية فى إقامة المذهب الإسماعيلى ببلاد اليمن ، ويسمى هذا الرئيس إبراهيم بن عبد الحميد السباعى . وقد نهج هذا الزعيم الإسماعيلى المرتد ، نهج الحسن بن منصور ، فأعلن للملا ارتداده عن المذهب الإسماعيلى . ولم يكتف بذلك ، بل خطب على منابره للخليفة العباسي ، لا الفاطمى ، وأعاد بعمله هذا مافقده العباسيون من نفوذ فى بلاد اليمن منه أمد طويل ، واشتد إبراهيم فى طلب الإسماعيلية المخلصين لعبيد الله المهدى وخلفائه . والحق أنه جعل ، يتبيع القرامطة ، الإسماعيلية المخلصين لعبيد الله المهدى وخلفائه . والحق أنه جعل ، يتبيع القرامطة ، يقتلهم ويسبى ذراريهم ، فبق منهم قليل فى ناحية جبل مسور (١٠) ، فأقاموا قرمطيا منهم . . . فسمع به إبراهيم بن عبد الحميد ، فحرج إليه فقتله ، وتفرق من بق من أمرهم من إبراهيم (٢) ، .

وقد بقيت زعامة الإسماعيليين الحقيقيين في غير بيت ان حوشب ، وأمعن هؤلاء في التخفي ، وكانوا على اتصال دائم بخلفاء عبيد الله الفاطمي . وقد قاسوا من هذه المحنة زمنا طويلا ، حتى بعثهم الصليحيون (٣) بعثا جديدا في عهد الخليفة المستنصر الفاطمي ، وذلك في القرن الخامس الهجري . وأما الإسماعيلية الذين اعتنقوا المذاهب السنية ، فقد انعقد لواء الرياسة بينهم في بيت إبراهيم بن عبدالحبيد ، وأخذ الضعف يدب فيهم . حتى انمحوا من صفحة التاريخ في الدور الفاطمي المغر في وأخذ الضعف يدب فيهم . حتى انمحوا من صفحة التاريخ في الدور الفاطمي المغر في بيت إبراهيم ) .

من هذا كله فستطيع أن نقول إن عبيد الله قد أحدث الفرقة في صفوف أنصاره ببلاد النمين ، وبذلك فقدت الدولة الفاطمية الأمل في الاعتباد على الفرع.

<sup>. (</sup>١) من أعمال صنعاء البمن ، يقع جنوبي صنعاء بستة أميال . أنظر معجم البلدان لياقوت .

<sup>(</sup>٢) الحمادى : كسشف أسرار الباطنية ص ٤١ .

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى على بن عمد الصليحي ( ١٥٥ ه ) ، داعي المستنصر في الين ، وهو أول من أسس. دولة الصليحيين ، التي أخلصت لخلفاء الفاطميين وخصوصا المستنصر والمستعلى والآمر ، ولا يزال بقاياهم على إخلاصهم للامام الطيب بن الآمر وأبنائه حتى اليوم ، ويعرف أنباع هؤلا. في أيامنا هسنده باسم اليهرة ، وهم قسبان : قسم يعرف بالداودية ، وينتشر سوادهم في الهند، وقسم يعرف بالصليانية وينتشر سوادهم في الهند ، وقسم عرف الصليانية وينتشر سوادهم في الهند ، وقسم عمرف الصليانية وينتشر سوادهم في الهن .

الإسماعيلي اليمني في الهجوم على مصر ؛ إذ لو قدر له أن يظل قويا كما كان في عهد ابن حوشب ، لتقابلت جيوش الإسماعيلية في المغرب والبحرين واليمن في مصر ، واستطاع الفاطميون أن يستولوا عليها قبل استيلاء جوهر الصقلي عليها بزمن طويل .

### ٣ ـ عبيد الله والدعوة الاسماعيلية في فارس

كانت الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله ( ٢٩٦ – ٣٢٢ هـ) في بلاد فارس وشرقى المملكة الإسلامية ، استمرارا لماكانت عليه حين كان يقوم بعمل الحجة ، ثم الإمام المستور . وقد رأينا على رأس الدعوة في فارس وبلاد المشرق ، في أخريات القرن الثالث الهجرى ، جماعة من العلماء الافذاذ ، كما رأينا رواج نظرية المهدى المنتظر ، وانتشار الدعوة الإسماعيلية في أما كن كثيرة ، وعلى الاخص في البلاد النائية عن حاضرة العياسيين .

ومما يلفت النظر في انتشار الدعوة في فارس ، أن فكرة المهدى المنتظر قد ضعفت بظهور عبيد الله ، وأنها لم تعد تجد رواجا بين الإسهاعيلية في هذه البلاد ، يولون الإسلامية بعد قيام الدولة الفاطمية ، بل نرى الإسهاعيلية في هذه البلاد ، يولون الخليفة عبيد الله كثيرا من الاحترام والتقديس ؛ فكانوا يعتقدون أن قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب على يد عبيد الله خطوة سوف تنلوها خطوات كثيرة تؤدى إلى سيادة المذهب الإسهاعيلي والدولة الإسهاعيلية ، في كافة أرجاء المملكة الإسهاميلية ، في كافة أرجاء العالم قاطبة . وكانت الدعوة في تلك البلاد تعمل دائما على تقديس عبيد الله ، وتضفى عليه من صفات التقديس شيئا غير قليل ، حتى إن المستجيبين قد رموا المذهب الإسهاعيلي في هذه البلاد بالزندقة والمكنفر . في كان المدعاة في فارس يبالغون في تصوير أئمة الفاطميين الخلفاء ، وخصوصا عبيد الله ، ويحد هؤلاء الدعاة من الفرس أذنا مصغية في تصديق هذا الغلو ، على عكس ماكان عليه الدعاة والمستجيبون في المغرب . ونحن نرى إقرارا رسميا من الخليفة القائم عليه الدعاة والمستجيبون في المغرب . ونحن نرى إقرارا رسميا من الخليفة القائم عليه الغيب . يقول للعز لدين الله (دسم الله النه و الله الغيب يقول المعرب النه عرفية في تعمد القائم بأمر الله عرفياته عليه الغيب . يقول المعز لدين الله (دسم الله النه عرفياته عليه الغيب . يقول المعز لدين الله (دسم الله عرف النه عرفية في تصديق هذا الغيب . يقول المعز لدين الله (دسم الله عرفياته من الدعاف يرمون الفاطمين بأنهم يدعون علم الغيب . يقول للعرب لدين الله (دسم الله النه ودسم الله عرفياته على الله الله النه ودا الله المغرب الله عرفياته عرفياته النه الله النه ودسم الله النه عرفياته النه ودسم الله الله الله الله المعرب الله عرفياته النه النه عرفياته النه الله النه الله النه المعرب الله النه المعرب الله المعرب الله الله المعرب الله عرفياته النه النه عرفياته النه المعرب الله عرفياته النه الله المعرب الله النه المعرب الله عرفياته المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله اله الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب اله المعرب الله المعرب الله المعرب المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب الله المعرب المعرب الله المعرب الله المعرب المعرب الله المعرب المعرب الله المعرب المعرب الله

فى قوم عن الدعاة بلغه أنهم غلوا فيه وفى آبائه الأئمة الصادقين ، صلوات الله عليهم أجمعين ! وقالوا : إنهم يعلمون الغيب ، فلعنهم ، وقال : هؤلاء الصادون عنا ، الكاذبون علينا . والله ما أرادوا بما وصفونا به إلا تكذيبا لنا ، وإبعادا للناس عنا ، لانهم إذا وصفونا لهم بما ليس فينا ، فلم ير الناس ذلك عنا ، ولا وجدوه عندنا ، لم يروا أنا أئمة ، (١) .

وليس من شك فى أن هؤلاء الدعاة من الغلاة كانوا من الفرس ، وأن رعاياهم ، فى عهد القائم وفى عهد عبيد الله من قبله ، الذين كانوا يتصلون بهم اتصالا وثيقا ، لا يعرفون فيهم هذا الغلو المذهبي ، من العلم بالغيب والحلول فى البشر ، وما إلى ذلك . ولم نذهب بعيدا ؟ فقد تأثرت جميع البلاد التي انتشر فيها الإسلام والتي لم تكن عربية وعلى الآخص فى فارس ، تأثرا واضحا بالعقائد الفارسية القديمة ، ذرادشتية كانت هذه العقائد أو مانوية أو مزدكية . أضف إلى ذلك نظرية تقديس الملوك التي كانت سائدة فى بلادهم فى عهد الأكاسرة ، فكان لهذا أثره فى فارس فيا يتعلق بعسد الله المهدى .

وكان الداعى أبو حاتم الرازى ( ٣٢٧ ه ) يصرح بقرب ظهور المهدى ، بل لقد عين زمن هذا الظهور في البلاد التي انتشر فيها نفوذه ، وخصوصا في بلاد الديلم والجبل وغيرهما . فلما انقضى الزمن الذي حدده ، ولم يظهر الإمام ، ثار كشير من الناس عليه ونادوا ببطلان مذهبه ، ورموه بأنه دين متروك لا غير (٢) . وقد خلق الرازى في محيط الدعوة الإسهاعيلية مبدأى الستر والظهور (٣) ، وبحثهما بحثا عليها مستفيضا .

وبما تمتاز به الدعوة الإسهاعيلية فى فارس فى عهد عبيد الله ، أنها لم تتركز فى أقاليم خاصة بها ، كما كانت الحال فى بلاد البحرين أو فى بلاد اليمن ؛ بل كانت منتشرة فى عامة البقاع ، ولكنها لم تكن منتشرة انتشارا كافيا ، بحيث تغمر هذه البلاد وتسود عقائدهم ، وتتمثل فى أفكارهم ؛ بمعنى أن أنصار هذه الدعوة كانوا أقلية

<sup>(</sup>١) النعان : المحالس والمسأيرات ( مخطوط ) - ١ ص ٧٧ - ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) نظام الالك : سياسة نامه ج ٢ ص ٢٧٤ .

Islamic Culture (1937), p. 217. (r),

إساعيلية تعيش في وسط أكثرية ساحقة من السنيين أو ممن لا يدينون بالمذهب الإسماعيلي . ولذلك لم تستطع الدعوة هناك أن تنجب دعاة محاربين يتصفون بصفات أبي عبد الله الشيعي وأبي سعيد الجنابي أو ابن حوشب وابن فضل ، بل كانت هذه الدعوة تتجه إلى أساليب الإقناع العقلي والثأثير في المستجيبين عن طريق العلم والتثقف . ومن ثم حمل لواء الدعوة لعبيد الله المهدى في هذه البلاد علماء أجلام ، وفلاسفة أمجاد مثل أبي حاتم الرازى ، والنسني ، والسجزى وغيرهم ، ممن اتخذوا الفلسفة وسيلة للاقناع ، فتفوقوا على منافسيم من السنيين خاصة ، حتى طلب سكان طبرستان النجدة العلمية من بغداد (۱) . واستغل هؤلاء الدعاة مذهب التعليم المشهور عند الإسماعيلية ، وهو أن الإمام ـ ظاهرا أومستورا ـ مصدر الحقيقة التي يمكن أرب يستمدها المرء منه مباشرة أو عن طريق دعاته ، ولا سما في الاقطار النائية .

وكان هؤلاء الدعاة العلماء يبذلون جهودا كبيرة لجذب كبار الأمراء إلى وعيمهم عبيد الله . فنرى الداعى النسنى ( ٣٣١ ه ) يجذب إلى هذا الخليفة الفاطمى . نصر بن أحمد السامانى ( ٢٠٩ هـ ) عدو الإسماعيلية اللدود ، الذى قتل أستاذه (أى أستاذ النسنى) الحسين بن على المرودوزى . ويأخذ منه دية أستاذه ويرسلها إلى عبيد الله الفاطمى ، ليبرهن له على إخلاصه للدعوة الإسماعيلية وعودة الفاطميين (٢) . وكان من أثر التفاف دعاة الفرس حول عبيد الله الخليفة ، أن استطاعوا جذب كبار الأمراء السنيين إليه، حتى لقد غلا بعض فاعتقدوا أن نصر ابن أحمد السامانى أمير خراسان وبلاد ما وراء النهر ، ومرداويج الديلمي ، أمير طبرستان ، ويوسف بن أبى الساج ، أمير آذربيجان ، كانوا على اتصال وثبق بعبيد الله ، وأنهم كانوا يعملون على إزالة الخلافة العباسية . ولذلك بعث نصر بن أحمد على ما رأينا \_ إلى المهدى يقول : وأنا في خمسين ألف مملوك يطيعو ننى ، وليس على المهدى بهم كلفة ولا مئونة ؛ فإن أمر فى بالمسير سرت إليه ، ووقفت بسينى ومنطقتى المهدى بهم كلفة ولا مئونة ؛ فإن أمر فى بالمسير سرت إليه ، ووقفت بسينى ومنطقتى بين يديه ، وامتثلت أمره ... وكتب إليه مرداويج الجبلى بمثل ذلك ، وكتب إليه بين يديه ، وامتثلت أمره ... وكتب إليه مرداويج الجبلى بمثل ذلك ، وكتب إليه يوسف بن أبى الساج ... وأنف خدوا رساهم مع الأموال إليه ، فوقع على ظهر

<sup>(</sup>١) نظام الملك : سياسة نامه ج ٢ ص ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٢) أن النديم: النهرست ص ٢٦٦ .

كتبهم بالزموا مراكزكم ولكل أجل كتاب (١) وهذا يدلنا على ماكان هناك من علاقات مودة وصفاء ، بين هؤلاء الأمراء الذين أخلصوا للدعوة الفاطمية ، و بين عبيد الله المهدى رئيس هذه الدعوة . والحق أن الدعوة الفاطمية فى بلاد المشرق كانت قد استقرت في عهد عبيد الله ، فى بلاد ماوراء النهر ، وفي طبرستان . ولولا أن بعض الأمراء السنيين تنبهوا إلى خطرها ، لما تردد هؤلاء المشارقة فى القيام بنفس الدور الذى قام به أبو مسلم الخراساني من قبل . ولكن المحنة العظمى التي حلت بطائفة الإسماعيلية ، أتباع عبيد الله المهدى بالمشرق فى سنة ١٣٣١ه ، حالت دون تحقيق هذا الحلم الجميل .

#### أشهر دعاة عبيرالله في بلاد المشرق :

أنجبت الدعوة الفاطمية في المشرق في عهد عبيد الله المهدى دعاة علماء ، كان لهم شأن كبير في عالم الدعوة وفي عالم الأدب والفلسفة والتأليف ، حيث أخذوا على عائقهم التفاني في الدفاع عن الدعوة بالقلم واللسان ، والعمل على جذب العامة والأمراء بنفس هذا السلاح العلمي الخطير . ومن هؤلاء الدعاة :

### أبو حاثم الرازى (۳۲۲ ۵ )

ويسميه الإسماعليية سيدنا أباحاتم عبد الرحمن الرازى الور سنانى ، وكان داعى الإسماعيلية فى بلاد الرى ؛ و يمثل فشاط الدعوة الفاطمية فى عهد إمامة عبيد الله وخلافته . وقد تأثر إلى حد كبير بمدارس الدعوة التى أسسها عبيدالله المهدى فى شمال إفريقية ، واستغل رواج هذه الدعوة فى بلاد فارس منذ أيام عبدالله القداح ، فدخل كثير من أهالى هذه البلاد فى المذهب الإسماعيلى ، وجعل أبو حاتم , مجاله الحيوى ، طبرستان وأصفهان وأذربيجان ، حيث تولى رياسة الدعوة فيها ، وأخذ على عاتقه إرسال دعاته إليها . ويمتاز بعذوبة لفظه ، وحسن بلاغته ، حتى إنه استطاع أن يستميل إليه المروروزى أمير الرى — وكان سنياً — وأدخله فى مذهبه (٢). ودأب على إخضاع أمراء هذه البلاد لدعوته والدخول فى طاعة عبيد الله ، وأصبح بذلك

<sup>(</sup>١) حسن أبرهم : الفاطميون في مصر س ٧٤٠

<sup>(</sup>r) نظام الملك إسياسة نامه ج y س y x

علما من أعلام السياسة والدين . يقول يول كراوس (١) : «كان أبو حاتم من كبار دعاة الإسماعيلية ، واشتهر بدعوته إلى المذهب الفاطمى ، ولعب دورا عظيما فى الشئون السياسية فى طبرستان والديلم ، ولا سيما فى أصفهان والرى ، حتى استجاب له جماعة من كبار الدولة مشل أسفار بن شيرويه ومرداويج (٢) القائد وغيرهما » . وكان لجمود أبى حاتم أثر فعال فى اتصال مرداؤيج بعبيد الله . ولا غرو فقد كان هؤلام الدعاة من العلماء المشارقة سفراء عبيد الله المهدى إلى أمراء المشرق وعامته .

ويرى بعض السنيين أبا حاتم الرازى بكشير من التهم، فيذهبون إلى أنه باطنى زنديق . ويرميه بعض آخر باعتذاق مبادى الثنوية والدهرية (٣)، بأن الذين يقولون بأن العالم لا نهاية له . وهذه اتهامات يرى بها السنيون جميع دعاة الإسماعيلية تقريبا ومهما يكن من شيء فإن هذه الاتهامات لا تقلل من أهمية أبى حاتم ، فقد كان علما من أعلام النهضة العلمية الإسلامية في فارس في القرن الرابع الهجرى ، كما استغل هذه النهضة ذاتها في الإشادة بإمامة عبيد الله المهدى وتقديسه . على أننا نستطيع أن نذهب إلى القول بأن أبا حاتم وأقرانه من الدعاة العلماء ، كانوا يلجئون إلى هذه الناحية العلمية الفلسفية البحتة ليستتروا وراءها ، ويعملوا في الحفاء على نشر آرائهم المذهبية . وكان كل منهم يهتم بإخفاء أى اتصال بالمدرسة الإسماعيلية القديمة ، ولا سيا المذهبية . وكان كل منهم يهتم بإخفاء أى اتصال بالمدرسة الإسماعيلية القديمة ، ولا سيا المذهبية على تحقيق رغباتهم أنهم كانوا يقصدون في كثير من الاحيان الجهات وساعده على تحقيق رغباتهم أنهم كانوا يقصدون في كثير من الاحيان الجهات الجبلية ، أو الجهات التي لم يكن الإسلام قد تغلغل فيها أو تأصل في نفوس أهليها ،

<sup>(</sup>١) رسائل فلسفية من ٢٩١.

<sup>(</sup>۲) مرداویج : مقسدم الدیلم ، وکانوا جمیعا پمیلون الشیعییں . ومن قواده علی بن یویه رأس البوج بین . یقول هیه السیوطی ( تاریخ الحلفاء ص ۲۰۹ ) : کان , پرید قصد بغداد و آنه مسالم لصاحب الجوس ، وکان یقول بر آنا آرد دولة العجم و آمی دولة العرب ،، . کما کان علی صلة بعبید الله الفاطمی ، فهاداه و عرض علیه مساعدته حیث , بعث بالرسل مجملون المال الکشیر للهدی فی شمال إفریقیة ، و أعلن رغبته فی الدخول فی طاعته ،، . حسن ارهیم : (الفاطمیون فی مصر ص ۸۲) . و مات سنة ۲۲۲ بعد آن فتح الری و أصفهان و طرد سیده أسفار .

 <sup>(</sup>٣) البغدادى الفرق بين الفرق ص ٢٦٧ ، ابن النديم : الفهرست ص ٣٦٦ ، و نظام الملك : سياسة نامه ج ٧ ص ٧٤٧ .

أو يقيمون بين قوم لا علم لهم بالجدل والنقاش الديني الذي برع فيه هؤلا. الدعاة العلماء(١).

ولما كان أبوحاتم الرازى قد عاصر عبيد الله إماما وخليفة ، كانت له نظريات كثيرة في مبدأى الستر والظهور ، حتى قالوا عنه : إنه أول من وجّه هذي المبدأين في الإسلام توجيها جديدا . وعلى الرغم من أن إخوان الصفاء كثيرا ما أوردوا في رسائلهم لفظى «الكشف والستار» (أو الستر) ، لم يقصدوا مما - كاقال الدكتور حسين الهمدانى - ما كان يقصده أبو حاتم ، كما فعل الفلاسفة الإغريق الآخرون بذكرهم معانى الكشف والستر ، مخلاف ما يقصده الإسماعيلية (٢) ، الذين ذهبوا بذكرهم معانى الكشف والستر ، مخلاف ما يقصده الإسماعيلية (٢) ، الذين ذهبوا إلى أن « الستر » الإسماعيلي ، هو الدور الذي يعمل فيه الإمام مختفيا في دار هجرته ، والذي ينشط فيه دعاته في نشر الدعوة . وأما دور الظهور أو الكشف الإمامي ، فهو الدور الذي تشرق فيه شمس الإمامة على الكون ، فيظهر الإمام المستور ، كما ظهرت الشمس من مغربها بظهور المهدى .

ومن أهم مؤلفات أبي حاتم الرازى: كتاب , الزينة ، ويحتوى على ١٢٠٠ صفحة . وقد أهداه إلى الحليفة القائم الفاطمى ؛ وتناول فيه الأمور الفقهية ، وفلسفة ما وراء الطبيعة ، وبعض موضوعات أخرى كالفرق الدينية ، والمعلومات الجغرافية القيمة . ويقول الإسماعيلية إن ذلك الكتاب يبحث في اللغة وحدها ، ولذلك لا يعدونه من كتبهم السرية . قال أبو حاتم في مقدمته : , هذا كتاب فيه أسماء واستفتاحات ألفاظ ، وعبارات من كلمات عربية يحتاج الفقهاء إلى معرفتها ، ولا يستغنى الأدباء عنها ، وفي تعلمها نفع كبير ، وزينة عظيمة لكل ذى دين وسروءة ، (٣) . و من مؤلفات الرازى كتاب , أعلام النبوة ، ، ويعد من أهم كتب فلسفة المذهب الإسماعيلي . وقد تناول فيه المكلام على نظريات الإسماعيلية في الرسل ، وفي الله تعالى ، وفي النفس والهيولي والومان والمكان ، وغيرها . وفي هذا الكتاب يرد الرازى على أحدالزنادقة الملاحدة . ولايقل كتاب , الإصلاح ، هذا الكتاب يرد الرازى على أحدالزنادقة الملاحدة . ولايقل كتاب , الإصلاح ،

<sup>(</sup>١) الدكستور مله شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ورنة ٢٤٧ .

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. 32-33. (7)

Ibid. (\*)

أهمية عن هذه الكتب وقد ذكره حميد الدين البكرمانى ، داعى الخليفة الفاطمى الحاكم بأمر الله فى فارس ، ويسكون من . . ه صفحة ، وترجع أهميته إلى ماأورده المؤلف من تأويل الآيات القرآنية ، وما ذكره عن الانبياه (١). ويذكر ابنالنديم (٣) له كتاب , الجامع ، ، وليس له الآن وجود . كما أنه غير معروف للبهرة من الإسماعيلية .

من هذا كله نرى كيف ساهم أبو حاتم الرازى فى الإشادة بعبيد الله المهدى ودولته ، وفى النهضة بالمذهب الإسماعيلى فى شرق المملكة الإسلامية ، كما ساهم فى محيط الثقافة الإسلامية عامة ، فتسكلم فى الفلسفة واللغة والتفسير والفقه وما إلى ذلك ، وحاول فى هذا كله أن يشرح نظريات الإسماعيلية ومبادئهم . ومع هذا فإن هذا العالم لم يسلم من اضطهاد السنيين ، وخاصة الديالمة ، واضطر إلى الاختفاء فى أخريات حياته ، ومات على ما يقال فى سنة ٢٣٣ ه بعد تولية الخليفة الفاطمى القائم بقليل .

#### ۲ - السفى ( ۲۳۱ ه ) ٠

ومن هؤلاء الدعاة العلماء أبو عبد الله بن أحمد النسنى البرذعي الذي قتل في سنة رسم ه، في غضون المحنة الكبرى التي ألمت بإسماعيلية المشرق. وكان قد تتلمذ على الداعي الأمير الحسين بن على المروروزي، داعي خراسان، وكان الحسين قد استجاب للداعي غياث، كاكان من أعظم تلامذته علما ودراية. وقد تهج النسنى نهج أستاذه المروروزي في التقرب إلى أمراء عصره، وإلى كبار القواد في حكومة نصر بن أحمد الساماني؛ فلم يتوان النسنى في أداء مهمته على أكمل وجهه، حتى استطاع أن يجذب إلى الإسماعيلية كثيرين من أهالى خراسان؛ ولم يكستف بما أحرز من نجاح في هذه السبيل، بل عبر نهر جيحون واتجه إلى بخارى، حيث نجيح من نجاح ها ثلا. وكان لهؤلاء الأمراء جميعا الفضل في معاونة النسنى ببخارى، حتى

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. 32-33. (1)

<sup>(</sup>٢) أأفهرست ص ٢٤٦ .

تحول كثير من رجالاتها إلى المذهب الإسماعيلى ؛ وبفضل هؤلاء وجدالنسنى طريقه إلى قلب نصر بن أحمد ، الذى رحب بمبادئه وطلب رؤيته . وكانت هذه فرصة فريدة تمكن بها النسنى من جذب نصر بن أحمد ورجاله إليه . وكان نصر من أكبر معارضى المذهب الإسماعيلى ، فقبض على أستاذ النسنى وسجنه حتى مات ـ على ما تقدم . وقد استغل النسنى كل هذا للاشادة بزعامة عبيد الله المهدر ؛ فطلب دية أستاذه ، ومقدارها ه ١٠ ألف دينار ليرسلها إلى الخليفة الفاطمى ، فكانت موافقة الأمير نصر بن أحمد السامانى على دفع هذه الدية دليلا على إخلاصه للمذهب الإسماعيلى أولا ثم لعبيد الله المهدى ثانيا (١).

والحق أن علاقة اللسنى بالبيت الساماني تكوّن فصلا بمتعافى تاريخ الدعوة الإسماعيلية ببلاد المشرق في عهد عبيد الله الفاطمى ؛ فقد أصبح هذا الداعى العالم صاحب الأمر والنهى في دولة نصر بن أحمد الساماني ، واستغل هذا المركز الممتاز وضاعف جهده في جذب الناس إلى المذهب الإسماعيلي سرا وجهرا ، بما أثار عليه حفيظة كبار رجال الدولة السامانية من السنيين ، وخصوصا بعض القواد والعلماء الذين أخذوا يكيدون له ولانصار المذهب الإسماعيلي .

وبما آل إليه مصير النسنى، نستطيع أن نتبين مدى تغلغل المذهب الإسماعيلى في خراسان و بلاد ما وراء النهر ، كما نستطيع أن نشاهد لونا من ألوان إخلاص الدعاة لمذهبهم و لخليفتهم الفاطمى ، كما نستدل على مدى ما كان يعانيه الدعاة المخلصون من عنت واضطهاد . فيرى ابن النديم (٢) أن نصر بن أحمد الساماني ندم في أخريات حياته على اندفاعه وراء النسنى ؛ ولما مات جمع ابنه نوح الفقهاء لمناظرته ، فلما أنحموه ، قتله وقتل معه كثيرين من رؤساء الدعاة ووجوههم من قواد نصر الذين دخلوا في المذهب الإسماعيلى ، ومزقهم شر ممزق .

بيد أن نظام الملك يرى أن قواد نصر من السنيين دبروا مؤامرة خطرة على العرش الساماني، لا نضمام صاحبه إلى المذهب الإسماعيلي ، و تقربه من الإسماعيلية أنصار هذا

<sup>(</sup>١) الدكمتور طه شرف : تاريح الاسماعيلية السياسي ج ، ورقة ٢٤٦ ــ ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست من ٢٢٦ .

المذهب. وقد استقر رأيهم على اغتصاب ملكه ، ووضع العرش في يد كبير قواده . وأقام المتآمرون حفلا كبيرا يعلنون فيه بد ، ثورة جامحة . إلا إن أحدا لمجتمعين تمكن من الفرار وأفشى سر هذه المؤامرة لنصر بن أحمد وابنه نوح ، فتحايلا على كبير القواد وقتلاه ، ثم خلع نصر بن أحمد نفسه ، وتولى بعده ابنه نوح الذي عمل على مطاردة الإسماعيلية بعد أن قتل النسني . وإن ماحل بهؤلاء الإسماعيلية يعد نكبة كبرى ، حتى إنهم أطلقوا عليها اسم « المحنة العظمى ، ولا غرو فقد كان لهذه المحنة أثرها في وقف انتشار الدعوة الإسماعيلية في بلاد ما وراء الهر منذ ذلك الحيين ( أى منذ سنة ٢٣٣ ه) ، إلى أن رفع ناصر خسرو (٢) ، نارها بعد قرن و نصف قرن تقريبا . ثم تبعيه في ذلك الحسن الصباح ( ٨١٥ ه ) مؤسس الدعوة النزارية في خراسان وفارس والشام ، وهكذا قام النسني بدور خطر أيضا في الناحية السياسية بتأليف جبهة قوية موالية لعبيد الله المهدى ، كما قام بدور خطر أيضا في الناحية المذهبية بنشر المذهب الإسماعيلي في خراسان وما وراء النهر .

أما من الناحية العلمية ، فقد فاق النسني كثيرا من الدعاء العلماء . و لاغرو فقد ذاعت شهرته في عالم الآدب وفي فلسفة المذهب الإسماعيلي ، كاكان من أحرار الرأى في خراسان . ومن أشهر مؤلفاته كتاب « المحصول » . ويظهر أن هذا المؤلف من الكتب التي تعرضت لشرح أصول المذهب الإسماعيلي ؛ وقد جاء فيه ، على ماذكره صاحب كتاب والفرق بين الفرق ، أن المبدع الأول أبدع النفس ، ثم إن الأول والثاني مديرا العالم بتدبير الكواكب السبعة والطبائع الآربع » . ويرى البغدادى : والثاني مديرا العالم بغير أن البردان خلق أهرمن ، وأنه مع أهرمن مديران للعالم ؛ غير أن البردان فاعل الخيرات ، وأهرمن فاعل الشرور ، (٣) . وقد معبت مد الدهر مهذا الكتاب ، ولا نعرف عنه شيئا إلاعن طريق الكرماني ، وكان

<sup>(</sup>١) سياسة فامة ج ٢ ص ٢٧٨ س ٢٨١٠

<sup>(</sup>۲) كان ناصر خسّرو من كيار أنصارالدعرة القديمة في عهد المستنصر الفاطمي الذي عينه نائبا له ﴿ حجة نَهُ فَحَراسَانُ وَبَا دَحَشَانَ ؛ فَلَكُونَ جَمَاعَةً هَنَا لَكَ يَعْرَفُونَ بِالنّاصِرِيّةَ ، وهُمْ يخضعون اليومُ لأغاخانُ مُ

<sup>(</sup>٣) البغدادي : الفرق بين الفرق ص ٢٧٨ .

داعى الحاكم ، فى كتابه ، الرياض ، وكان النسنى فى هذا الكتاب يرمى إلى التوفيق بين أبى حاتم الوازى وزميله أو تلبيذه أبى يعقوب السجستانى . ومن ذلك نرى إلى أى حد بلغت حرية الرأى فى مستهل قيام الدولة الفاطمية التى كانت تشجع الأفكار الحرة ، والآراء الفلسفية ، وتعقد المناظرات الدينية والعقلية دون أن تلتى معارضة تدكر ، (١) . ويقول البغدادى (٣) : إن الشعرانى داعية عبيد الله بالمشرق لما مات ، وقام بدعوته بعده محمد بن أحمد النسنى ، داعية أهل ما وراء النهر . . . وصنف النسنى لهم كتاب المحصول ، .

ولم يكن هذاكل ما بذله النسنى من جهد فى التأليف ، فقد ألف أيضا كتاب. وعنسوان الدين ، وكتاب وأصول الشرع ، وكتاب والدعوة المنجية ، (٣) ، وكتاب وكون العالم ، وهو خاص بالفلك ووصف العوالم والكوز موجراف ، الكنه مؤسس على المبادى الدينية ، وقد عثر عليه ضمن مجموعة خاصة . ومن الغريب أن ذلك الداعى العالم الفليسوف غير معروف لإسماعيلية اليوم (٤) .

#### ۳ - السجزى (۳۳۱ م)

ومن أشهر علماء المذهب الإسماعيلي ودعاته، أبو يعقوب إسحاق بن أحمد السيجرى أو السجستاني، ويلقب دندان. وكان من كبار الدعاة، كاكان اليد اليمي للداعي النسني ، وكان الجدل والمناظرة يقومان على قدم وساق في مسألة النبوة التي شغلت أذهان المفكرين وقتئذ. وقد أولى الفلاسفة وأحرار الرأى هذا الموضوع كشيرا من العناية، حتى أضحى عامة الدعاة الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى من أحرار الرأى، أو على الأقل ، كانوا يتظاهرون بذلك لنشر مبادئهم تحت ستار هذه

Dr. Hamdani: Some Unknown Ismaili Authors (1) (J.R.A.S., 1933), p. 367.

<sup>(</sup>٢) أأفرق بين ألفرق ص ٣٧٧٠

<sup>(</sup>٣) أبن النديم ؛ الفهرست ص ٢٦٨ ٠

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, p. 35.

لحرية في الرأى . وقد أدرك أبو يعقوب السجزى هذه النهضة ، وهذه المساجلة العلمية . وأدرك أستاذه الرازى الداعى الألول ، ورآه يناظر الطبيب الفيلسوف محمد بن زكريا الرازى في كنابه وأعلام النبوة. فساهم أبو يعقوب في هذه المناظرة ، واتخذ من الفلسفة سلاحا شهره على نقاد المذهب الإسماعيلي ؛ فكان بهذا علما من أعلام الدعاة الإسماعيلية، وأحد المفكرين الذين قاموا بقسط كبير من النهوض بفلسفة المذهب الإسماعيلي ١٠) .

ولأنى يعقوب مؤلفات كثيرة كان لها أثر كبير فى نهضة الفكر الإسلامى فى ذلك الحين بوجه عام ، وفى نهضة فلسفة المذهب الإسهاعيلى بوجه خاص . وقد ذكر عبد القاهر البغدادى بعض هذه المؤلفات فقال : , وصنف لهم أبو يعقوب السجزى كتاب , أساس الدعوة ، ، وكتاب , الشرائع ، ، وكتاب «كشف الأسرار» (٢) . وقد ذكر إيڤانو أكثر من عشرين مؤلفا للسجزى ، ولا يزال أكثرها يتمتع به البهرة \_ وهم الإسهاعيلية الحديثون \_ اليوم . ولا نستطيع أن نتتبع هذه المؤلفات جميعها بالبحث ، وإنما نتناول أهمها وأعظمها أثرا .

ا — كمتاب إثبات النبوة ، وينقسم إلى سبع مقالات ، وتشبه المقالة الباب ، وتنقسم كل مقالة إلى ١٧ فصلا . ويتناول السجزى فى كتابه هذا موضوع إثبات النبوة من جميع النواحى ، أى من الناحية الطبيعية والناحية الروحية ، وغير ذاك ، ويتعرض لذكر الأمور التى تتفق عليها الرسل ، والتى يختلفون فيها . وأهم من ذلك كله ما ذكره السجزى عن أدوار الرسل ، والآدلة على إثبات نبوة محمد عَلَيْكِيْنَةُ ، وتعرض لما أسماه عجائب القرآن والشريعة (٢).

٧ ــكتاب الينابيع ، وهو في حوزة الهرة ، وينقسم إلى أربعين ينبوعا ، تناول

Hamdani : Some Unknown Ismaili Authors (۱) (J.R.A.S., 1933), p. 367.

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. (r) 34, 35.

فيه موضوعات كثيرة أهمها: «ماهية المبدع، وعالم العقل والنفس، والزمان والمكار والهيولى، وسبب الحلق، وبدء الخليقة، والملائكة، وعدم قابلية العقل للفناه. ومعانى الجنة والنسار، ومعى صلب عيسى، وهوية القائم، والوحدة والتعدد، والبعث والثواب والعقاب، والفرق بين تأييد الله وتأييد الحلق (۱). ويرى الدكتور حسين الهمدانى أن الدعاة كانوا يترسمون فى مؤلفاتهم نظام التأليف الذكتور حسين الهمدانى أن الدعاة كانوا يترسمون فى مؤلفاتهم نظام التأليف كتابه «الينابيع»، حتى إننا إذا وازنا بين كتاب زهر المعانى القيم، الذى ألفه الداعى إدريس عمادالدين عن الدعوة الإسماعيلية ، وبين كتاب الينابيع هذا، لوجدنا أن الخطة التى انتهجها الداعى إدريس هى نفس الخطة التى انتهجها الداعى إدريس هى نفس الخطة التى انتهجها السجستانى من قبل (۲).

٣ — كتاب الموازين، وقد قسمه السجستاني إلى تسعة عشر ميزانا، تمكلم في كل ميزان منها عن أمور تمت لأصول المذهب الإسهاعيلي بصلت وثيقة: فتناول في أحد موازينه ومعرفة الحقيقة ، وفي آخر وجوب معرفة « المبدع ، وفي آخر و العقل ، ومعرفة أسمائه ، كما قصر أحد الموازين على الفروع الثلاثة المتفرعة عن و الأصلين ، (٣) ( العقل والنفس ) . ومن أهم هذه الموازين ما وقفه على النطقاء ، والأسس والأئمة ، والحجج والدعاة ، إلى غير ذلك من الموضوعات التي تفيد الباحث في تاريخ التطور العقلي للمذهب الإسماعيلي (٤) .

٤ — كتاب النصرة ، وقد علق فيه على كتاب المحصول الذى نسبناه إلى النسفى ، وإن كان بعض الإسماعيلية ينسبونه إلى الكرمانى ، داعى الفاطميين فى فارس فى عهد الحاكم بأمر الله ؛ ويظهر أن هذا الكتاب قد ضاع ، وأن الكرمانى كان قد اطلع عليه وأشار إليه فى كتابه .

هؤلاء هم أشهر دعاة عبيد الله في بلاد المشرق. وقد استطاعوا أن يرفعوا علم

Ibid. (\)

Some Unknown Ismaili Authors (J.R.A.S., 1933), (r) p. 267.

 <sup>(</sup>٣) الأسلان : هما العقل والنفس ، والغيروع الثلائة : هي الزمان والمبكان والهيول .

Ilvanow: A Guide to Ismaili Literature, p. 34. (1)

الدعوة هناك عاليا ، وأن يجذبوا الأمراء إلى عبيد الله المهدى . وأهم من ذلك كله أنهم ساهموا في النهضة الإسلامية العقلية في ذلك الحين ، فلم يكونوا كغيرهم من علماء المذاهب الآخرى ، في عزلة عن الحياة الثقافية التي تحيط بهم . ويظهر أن مدارس الدعوة التي أسسها عبيد الله ، كان لها أثر كبير في تغذية هؤلاء الدعاة بالحيوية والمبادى ، التي تساعد على جذب الناس إليهم ، كاكانت تمد هذه البلاد من حين إلى حين بدعاة درسوا في تلك المدارس ، وتخرجوا على كبار أساتذتها .

### ٤ ـ عبيد الله والدعوة الاسماعيلية في بلاد الأندلس:

كان لمدارس الدعوة التي أنشأها و نظمها عبيد الله في المهدية وسبواها ، أثر كبير في تخريج جماعة من الدعاة الذين استطاعوا أن ينشروا الدعوة في كثير من أرجاء العالم الإسلامي ، وبخاصة في بلاد الأندلس . حقيقة كانت هذه المدارس تضاعف الجهد لتجديد النشاط المذهبي في البلاد التي كان ينتشر فيها المذهب الإسماعيلي من قبل ، كمصر والشام واليمن والبحرين والعراق وفارس . ولكن انتشار الدعوة الإسماعيلية في الأندلس بصورة جدية ، وعلى يد حكومة إسماعيلية هي الدولة الفاطمية ، كان شيئا جديدا في تاريخ المذهب الإسماعيلي (١).

وكانت محاولة نشر الدعوة في إسبانيا نوعا من الصراع بين السنية Sunnism والتشيع الإسماعيلي Ismailism ، وقد انتهز عبيد الله ثورة ابن حفصون على الآمويين بالاندلس في عهد كل من عبد الله بن عبد الرحمن الثاني (٢٧٥ ــ ٠٠٠هـ) وعبد الرحمن الناصر الثالث ( ٠٠٠٠ ــ ٥٠٠ ه ) ، وعقد الصلح مع ابن حفصون الذي اعترف له بالزعامة ، ومن ثم أخذت عيون الفاطميين ودعاتهم يجوبون شهبه

<sup>(</sup>۱) في الحق أن الدعوة للفاطميين الاسماعيليين كانت قد شقت طريقها إلى الآدلس قبل قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب و لا نعرف متى تم ذلك ، وهل كان في عهد الحلواني وأبي سفيان داعي الاسماعيلية الأولين ، أم في عهد أبي عبد الله الشيعي ؟ المهم أن الدعوة للمهدى قد راجت في تلك البلاد قبل قيام الدولة الفاطمية ، حتى إنا ترى بعض فقهائها يعتقدون صحة النبوءة القائلة بظهور أحد أبناء فاطمة وحكم بلاد الاندلس ، واستيلاءه على القسطنطيفية ، وقتله مسيحي قرطبة ، وإذا كانت هذه الافكار قد وجدت طريقها إلى عقول الطبقة المستنبرة، فإنها لاشك قد غيرت عقول كثير من الناس هناك .

جزيرة أيبريا من أقصاها إلى أقصاها . فى زى التجار . وقد ذهب دوزى إلى القول باحتمال إنشاء الفاطميين .درسة لهم في إسبانيا . وبعبارة أخرى عمل عبيد الله المهدى على غزو بلاد الاندلس فكريا ومذهبيا ، حتى يمهد للفاطميين سبيل الاستيلاء على هذه البلاد . ومن ثم عهدوا فى إدارة تلك المدرسة الإسماعيلية والإشراف عليها . إلى ذلك العالم الفيلسوف ابن مسرة ، وكان أحد دعاتهم . وكانت له فلسفة دينية خاصة تتمثل فيها الصراحة ، مما عرضه إلى الاضطهاد ، واضطر إلى الحروج من بلاد الأندلس والاتبحاء نحو المشرق ودراسة المذاهب الإسلامية نيما ، والاتصال بالإسماعيلية مرا ، إلى أن أصبح واحدا منهم . ولما عاد إلى وطنه لم ينشر آراء على طريقته الصريحة التى امتاز بها من قبل ، بل أخذ يعمل فى الحقاء ويتظاهر بالتقوى والورع، وتحق تمكن من نشر آرائه . وسواء أكان ابن مسرة من دعاة الفاطميين أم لم يكن ، فإن هؤلاء الفاطميين لم يتركوا وسيلة لتكوين أنصار لهم فى بلاد الأندلس إلا اتبعوها ، وقد نجموا فى عهد عبيد الله المهدى إلى حد كبير . ولو قدر لهم النجاح ، وواصلوا بذل جهودهم هنالك ، لوجدوا فى هده البلاد مرتعا خصيبا لمبادىء المذهب الإسماعيلي ، ولانضم إلى مذهبهم كثير من أهلها (١) .

# التنظيم الداخلي للدعوة الاسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى

لم تقتصر جهود عبيد الله على تقرير العلاقة بينه وبين أتباعه فى خارج بلاد المغرب ، بل كان لزاما عليه أن ينظم الدعوة الإسماعيلية بعد قيام الدولة الفاطمية حسب الوضع الجديد . فهل يستطيع أن يجعل رعايا دولته جماعة إسماعيلية بحتة ، شأنه فى ذلك شأن قرامطة أبى سعيد ثم النزارية من بعده ؟ سنرى أن عبيد الله بذل جهودا كبيرة لتحويل رعاياء إلى بحتمع إسماعيلي خالص ، ولكنه عجز عن تحقيق هذه السياسة ، فاضطر إلى وضع نظام جديد يقضى بأن تحكم أقلية من الإسماعيلية أكثرية من غير الإسماعيلية . ولذلك اضطر عبيد الله المهدى إلى تنظم الدعاية المذهبيسة ،

Dozy: Hist. des Musulmans d'Espagne, vol. iii. pp. 127-8. (1)

يحيث تلائم هدا الوضع الجديد، فأسس مدارس أطلق عليها مدارس الدعوة. كما عمل عبيد الله على أن يكون الحاكم المطلق فى داخل إمبراطوريته وفى خارجها، فد" من نفوذ زعماء دعوته، ليشعرهم بنفوذه وسلطانه، وتخلص من كثير من هؤلاء الذين اعتبرهم خطرا على خلافته وإمامته، ففتك بأبى عبدالله الشيعى، وأخيه أبى العباس، وغيرهما من الشخصيات البارزة فى ملكه والمناوئة لنفوذه وسلطانه.

#### (۱) علافة عبيرالله رعاياه

قامت الدولة الفاطمية \_ كما رأينا \_ على أسس مذهبية بحتة ، تتلخص فى أن آل بيت الرسول من على وفاطمة أحق الناس بزعامة المسلمين ؛ إلا أن كثيرا من الرعايا السنيين لم يتفقوا معهم فى دعوتهم . أضف إلى ذلك عدم اغتباط جميع مفكرى الإسماعيلية بظهور العقل الدكلي(١) فى شخص الإمام عبيد الله المهدى الفاطمى . فن عقائد الإسماعيلية حلول الله فى رؤسائهم ؛ فلما استقر عبيد الله المهدى فى بلاد المغرب ، وظهر بعد استتار ، رأى أن يقرر فى أذهان رعيته \_ على ما يقوله السنيون \_ كثيرا من مبادى م الإسماعيلية المتطرفة ، فأظهر التشيع ، ويشر بعض أمور تخالف فى كثير من الاحيان قواعد الإسلام .

والآن نعرض لآراء السنيين في سياسة عبيد الله مع رعاياه، ثم نوازن بينها وبين آراء الإسماعيليــة أنفسهم.

يقول ابن عذاري المراكشي (٢): ﴿ أَظْهِرَ عَبِيدُ اللَّهُ التَّشْيَعِ القَبِيحِ ، وسب

<sup>(</sup>۱) Goldziher: Le Dogme et la Loi de l'Islam, p. 205. (۱) يعتقدالاسماعيلية بنظرية الحلول، ويقولون، إن العقل السكلي ... يمكن أن يحل في أشخاص الآنهياء أو الرسل الذين يسميم الاسماعيلية ,, النطقة، ،، ، فالناطق عندهم حلول العقل السكلي ، ويرون أن آدم عقل كلى ، ومحداء، صلى الله عليه وسلم عقل كلى كذلك ، ويعتقدون مثل ذلك في النفس السكلية عقل كلى ، ومحداء، صلى الله عليه وسلم عقل كلى كذلك ، ويعتقدون مثل ذلك في النفس السكلية السفتين. Ame Universelle ، ويرون أن النفس السكلية تحسل في أشخاص الآئمة ، وأن ها تين الصفتين. النطق والاعامة ، قد اجتمعتا في أشخاص أتمتم ، وقد تركزت في محمد بن إسماعيل ناطقهم العما بع ، الذي ورس أبناء الأمام المستودع ، بهذه الصفات .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب ج ١ ص ١٥٨ ــ ١٥٩ .

أصحب اب النبي وأزواجه حاشا على بن أبي طالب ، والمقداد بن الأسود ، وعمار بن ياسر ، وسلمان الغارسي ، وأبي ذر الغفاري ؛ وزعم أن أصحاب النبي ارتدوا بعده ، غير هؤلاء الذين سميناهم . ومنع المروزي الفقهاء من أن يفتي أحدهم إلا بمذهب . . . منه إحاطة البنات بالميراث ، وأشياء كثيرة يطول ذكرها . وقد مدح الشعراء عبيد الله بالكفر فاستجازه ؛ وكان فيما مدح به شعر لمحمد البديل كاتب أبي قضاعة ، وفيه :

حـــل برقبّادة المسيحُ حـل بهـــا آدم ونوحُ حــل بها الكبش والذبيح حـــل بها الكبش والذبيح حـــل بها الله ذو المعالى وكل شيء ســواه ريح

وكانت يمين أهـل إفريقية (تونس): , وحق عالم الغيب والشهادة ، مو لا نا المهدى الذى برقادة ، حتى كـتب بعض أحداث القيروان هذين البيتين ، وتلطفوا في وصولها إلى عبيد الله من حيث لا يعلم وهما :

الجور قد رضينا لا الحكفر والحساقه يا مدعى الغيدوب! من كاتب البطاقه ؟

ويدعى السنيون أن عبيد الله قطع صلاة التراويح ، وأحدث في الصلاة أمورا لم يألفها المسلمون السنيون ، مثل القيُسنوت في صلاة الجمعة قبل الركوع ، وزيادة وحي على خير العمل ، محمد وعلى خير البشر ، مرتين مرتين ، وقول المؤذب : أحياك الله يا مولانا حافظ نظام الدنيا والدين ، جامع شمل الإسلام والمسلمين ، وأعز بسلطانه جانب الموحدين ، وأباد بسيوفك كافة الملحدين ، وصلى عليك وعلى آبائك الطاهرين ، وأبنائك الأكرمين ، صلاة دائمة إلى بوم الدين ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وأ

ولم يقتصر السنيون على ذلك الاتهام ، بل قالوا : إن عبيد الله كان يعمل على هدم الإسلام متسترا بالتشيع (٢)، وهذه التهمة نفسها هي التي رموا بها عبدالله القداح،

<sup>(</sup>۱) ابن حماد : أخبار بني عبيد وسيرتهم ص ١٦ .

<sup>(</sup>٢) أبو شامة : كتاب الروضتين في أخبار الدولتين ج ١ س ٢٠١ .

ولكمننا لا نستطيع أن نصدق جميع ما رمى به . ولا بد أن يكون ذلك الاتهام راجما إلى ما ذهبنا إليه ، وهو أن عبيد الله المهدى كان يخلص لقواعد المذهب الإسماعيلى ، ويعتقد أن حركة هذا المدهب حركة إصلاحية شاملة ، وأنه بفضل هذه الحركة يمكن أن ينتشل الإسلام من الهوة التي تردي فيها ؛ فحاول إدخال هذه القواعد بين السنيين ، فعدوها كفرا وإلحادا ، وقالوا فيه : «كان زنديقا خبيثا ، عدوا للاسلام، متظاهرا بالتشيع ، متسترا به ، حريصا على إزالة الملة الإسلامية (۱)». وعا لا نزاع فيه أن المهدى ودعاته كانوا يعملون على أن يحل المهدى من قلوب الرعايا أسمى مكانة ، فأخذوا يذيعون بين الناس عنه كثيرا من الصفات التي تحوطه بالمالة من التقديس ؛ وأسرف الدعاة في ذلك ، حتى إنهم كانوا يقول بعضهم لبعض : هو المهدى ابن رشول الله ويتقليه ، وحجة الله على خلقه ، ويقول بعضهم لبعض : هو رسول الله ، ويقول بعض آخر : «هو الله الخالق الرازق (۲)» .

ويرى ابن الأثير (٢) أن عبيد الله حاول نشر المذهب الإسماعيلي قسرا بين الناس، فيقول: وأمر عبيد الله يوم الجمعة بذكر اسمه في الخطبة في البلاد، وتلقب بالمهدى أمير المؤمنين، وجلس بعد الجمعة رجل يعرف بالشريف، ومعه الدعاة، وأحضروا الناس بالعنف والشدة، ودعوهم إلى مذهبهم: فن أجاب أحسن إليه، ومن أبي حبس؛ فلم يدخل في مذهبهم إلا بعض الناس، وهم قليل، وقتل كثيرا عن لا يوافقهم على قولهم، ويرمى عبيد الله أيضا بأنه قتل جماعة من العلماء السنيين لم يعترفوا بأنه رسول الله.

وإذا كانت هـذه نظرة العلماء السنيين إلى عبيد الله ، وعلاقته المذهبية برعاياه السنيين ، فإن المراجع الإسماعيلية تؤكد غير ذلك ، وتبين أن المهدى وغيره من الخلفاء الفاطميين كانوا يسيرون وفق الشريعة الإسلامية ، على ما أنزل الله ، وشرعة الرسول ، دون زبغ ، ويضربون الامثـلة الكثيرة التنتفض دعاوى وشرعة الرسول ، دون زبغ ، ويضربون الامثـلة الكثيرة التنتفض دعاوى

<sup>(</sup>١) القاضي عبد الجبار : تثبيت النبوة (من كتاب الروضتين في أخبار الدرلتين ) ج ١ ص ٢٠١

<sup>(</sup>٢) أبو شأمة : كتأب الروضتين ج ١ ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٣) الكامل ج ٨ مس ١٨٠

السنيين. يقول النعان المغربي(١) . و بلغنا عن المهدى أن رافعا رفع إليه نصيحة فيما زعم ، يقول فيها : إن العامة لو طولبوا فيها بمذاهبهم ، وأجرى الحسكم بها عليهم في تركهم توريث ذوى الارحام ، وردهم ذلك كثيراً في قول كثير منهم إلى بيت المال ، لكان في ذلك توفير للمال من حيث لا ينكرونه ولا يدفعونه . وإن المهدى والميلية أسكرذلك من قوله ، واستشاط غضبا عليه ، وأمر بطلبه وقال : ما أراد هذا بما قال إلا الطعن علينا ، وأن نحكم بخلاف ما أنزل الله ، وإنما أقامنا الله جل ذكره لنقيم دينه لعباده ، لا لنستكثر من دنياهم بما يأتى من غير حله ،

وهذا من غير شك يبطل ما أتى به السنيون فى الطعن على عبيد الله ، بل إن الإسماعيلية يرون أن عبيد الله المهدى إنما أنقذ العالم بإزالة الصلال ، ونشر الدين الحق ، لانه ، استأنف دعاء جديدا إلى الله ، لما غيرت السنن ، وكثرت البدع ، وتغلب أثمة الصلال . . . فلما أنجز الله بالدعاء للأئمة ما وعدهم به من ظهور مهديهم ، احتاج أن يدعوهم دعاء جديدا ، كما ابتدأهم على بالدعاء أولا ، (٢) .

وهذا يؤيد ما ذهبنا إليه من أن الإسماعيلية يرون أن مذهبهم إنما قام ليحل محل الإسلام ، حتى قالوا في عبيد الله المهدى : إنه و قائم الزمان . . . الذي يحمع الله أمر العباد ، ويظهره على الدين كله (٢) و . ولو أخذنا بما أورده هؤلا الإسماعيلية في المهدى ، لكان كثير بما وصف به السنيون المذهب الإسماعيلي غير صحيح . لكن ينبغي أن نفهم أن كتابي الحجالس والمسايرات ، وشرح الأخبار وغيرهما ، هي من كتب الظاهر Exoteric Works التي تتفق مع التشريعات السنية ؛ ولا يبعد أن يكون كثير بما ذهب إليه السنيون صحيحا ، كما لا يبعد أيضا أن يكون الحال على عكس ذلك في كتب الباطن Esoteric Works وخير مثل لذلك ما نقرؤه في عكس ذلك في كتب الباطن Esoteric Works وخير مثل لذلك ما نقرؤه في عن حقيقة المذهب الإسماعيلية ، الذي نشره جويار ، فقد وردت فيه فصول قيمة عن حقيقة المذهب الإسماعيلي ، وعلى الاخص ما أورده عن تأليه المعن لدين الله . أضف إلى ذلك أن كثيرا من كتب الإسماعيلية التأويلية الرمزية ، تدل على أن

 <sup>( )</sup> الحالس والمسارات ( عملوط ) ج ۱ ص ۱۸ - ۹۹ .

<sup>(</sup>٢) كتاب شرح الأخبار ( تشره إيقًانو ) ص ١٠٠

<sup>(</sup>٢) أبلصدر أفسه بس ٧٠

كتب الظاهر الإسماعيلية ، إنما وضعت للرد على السنيين ، وأنها كشيرا ما تتغاضى عن ذكر حقيقة المدهب الإسماعيلي .

#### (١) توجيه الدعوة لمصلحة الدولة

قامِت الدولة الفاطمية في بلاد المغرب سنة ٢٩٦ هـ، وكان قيامها أقصى ما نالته الدعاية الإسهاعيلية من نجاح في دورها الأول . ولم يحقق قيامها في بلاد المغرب جميع أغراضها ؛ فلم يكن بد إذن من أن تزعم هذه الدولة على العالم الإسلامي ، ولا عَكَمْهَا أَنْ تَحْقَقُ ذَلِكَ إِلَّا إِذَا بَذَلْتَ جَهُودًا كَبِيرَةً وَدَمَاءً غَزِيرَةً ، وقد تبين لعبيد الله ، رئيس الدعوة الإسماعيلية ودولتها ، استحالة تحقيق كل آماله بحدالسيف وإراقة الدماء؛ ولذلك وجه نشاطه إلى تنظيم الدعاية لمصلحة الدولة ، ليغزو العالم الإسلامي بهذه الدعاية ، وليكون له في كل صقع من أصقاعه أنصار ومستجيبون . ومن ثم أصبح من أهم ما ترمى إليه الدعوة الإسماعيلية ، المحافظة على المذهب الإسهاعيلي . ثم مناصرة الدولة الفاطمية(١) ؛ وهذا يجملنا نعتقد أن المذهب الإسماعيلي قد نهض على يد الفاطميين نهضة بعيدة كل البعد عن ذلك الروح الو ثاب الذي أوجده عبد الله بن ميمون وأبناؤه في جماعة الإسماعيلية: فبينما يرى الفاطميون، وعلى رأسهم عبيد الله ، استخدام الدعوة الإسماعيلية لمصلحة الدولة ، كان مؤسسو المذهب الإسماعيلي الأوائل، أثمة وحججا ، برون استخدام الدعوة لتكوين دولة تهدف إلى هدم العباسيين ، وبسط نفوذها على أنقاض دولتهم ، وذلك محمل السيف ، وإراقة الدماء ، وإذاعة عقائد المذهب الإسهاعيلي في صراحة مطلقة . وقد سار القرامطة على هذه السياسة بعد قيام الدولة الفاطمية نفسما ، مخالفين في ذلك سياسة عبيد الله المهدى ، و من جاء بعده من الخلفاء الفاطميين ، تلك السياسة التي كانت تقوم على الدهاء والمكر ، مما حدا بعض المؤرخين على أن يعزو أسباب النزاع الذي قام بين القرامطة والفاطميين إلى هذا الأمر وحده .

وإذن فقد رأى عبيد الله بعد أن أخفق في تعميم مذهبه بين رعاياه ، ونشر

Hamdani: Some Unknown Ismaili Authors (1)
(JRAS, 1933); p. 366.

مبدأ تقديس الأئمة بين المغاربة خاصة ، أن لا ينشر خصائص الدعوة الإسماعيلية بين العامة ، كما رأى وجوب إخفاء حقيقة مذهبه ، والاعتباد على هذه المدارس التي أطلق عليها اسم مدارس الدعوة ، لبث عقائد المذهب الإسماعيلي بين الأشياع سرا ، بمعنى أنه أراد أن تكون مدارس الدعوة أداة اتصال بينه وبنن أشياعه ، لا بيئه وبين رعاياه عامة ، حتى تظل زعامته علمهم قائمة ، ويظل المذهب الإسماعيلي رائجًا بينهم . و بمبارة أخرى ، بدأ عبيد الله ، بإنشائه مدارس الدعوة ، في تنفيذ سياسته المزدوجة ، حتى يظهر أمام رعاياه ، علويا صريحا يأخذ بناصر العلويين ، ويبطن المذهب الإسماعيلي ومبادئه في الوقت نفسه ، ويشجع هذا المذهب سرا عن طريق هذ. المدارس وغيرها من وسائل الاتصال مع الأشياع البعيدين خاصة . و[نمـــا فعل عبيد الله ، ذلك ، لأن المغاربة وعامة أهالي شمالي إفريقية كانوا ، كما يقول دوزي(١) ، أصعب مراسا من المشارقة في فهم أسرار المذهب الإسماعيلي . فكان يتعذر علمم فهم تأويل القرآن والحديث والفقه ومظاهر الكون على أساس تأويل الاسهاعيلية ؛ فلا يستطيعون مثلا أن يفهموا بأن الشيطان المقصود بقوله تعالى : ر كمثل الشيطان إذ قال للانسان اكفر(٢) ) هو عمر بن الخطاب ، وأن والانسان. هو أبو بكر ، وأن معنى واكفره بالاتكل بإمامة على س أن طالب ، كما لا يستطيعون أيضًا فهم قوله تعالى (الله يتوفى الأنفس حين موتها ، والتي لم تمت في منامها ، فيهمسك التي قضي علمها الموت ومرسل الآخرى إلى أجل مسمى (٣)؛ بأن هناك موناً عرضيا وموتا أبديا ، وأن الموت العرضي يقصد به عدم نشاط الحجج مع وجود الإمام الظاهر . وأما الموت الأبدى فهو عدم الهداية إلى المذهب الإسماعيلي ، إلى غير ذلك . كما لا يستطيعون فهم عدد الحجج بعدد فقرات الظهر (١٢) ، ولا عدد الائمة بعدد فقرات الرقبة ( ٧ ) وفتحات الوجه ، إلى غير ذلك عا لم يكن يألفه المغاربة . وهذا وحده يفسر لنا لماذا أسَّحي المذهب الاسماعيلي في شمال إفريقية . على حين ظل قويا منتشرا في بلاد المشرق، وانبعث اليوم على بد أغا خان وأنصاره الاغاخانية أو الخوجات ، وعلى يدالهرة أنصار الامام الطيب ان الخليفة الآمر وأبنائه.

Histoire des Musulmans d'Espagne (vol. iii. p. 124.)

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر آية ١٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر آية ٢٤

على أن هذاك أمرا آخر قد حدا بعبيد الله أناهدى إلى إيجاد مدارس الدءوة، ذلك أنه بقيام الدولة الفاطمية وتربعه على عرشها، انتهى دور من أدوار التاريخ الإسماعيلي ، هو دور الستر ، وبدأ دورآخر هو دور الظهور . ولكل دور من هذين الدورين نظامه الحاص فى نشر الدعوة ، كما أن الكل منهما فلسفته الحاصة : فبينما يدعو الدعاة فى الدور الآول لإمام مستور ، إذا مهم يدعون فى الدور الثانى لإمام ظاهر ، وبينما هم فى الدور الآول لإمام مستور ، إذا مهم يدعون فى الدور الثانى لإمام ظاهر ، وبينما هم فى الدور الآول يثيرون حماسة أشياعهم لنصرة حداد الإمام المستور بحد السيف، حتى يظهر ليملك الآرض عدلاكما ملتمت جورا ، إذا مهم فى دور الظهور يحوطونه ممالة من التقديس والإجلال ، ولا يلجئون إلى إثارة حماسة الإشياع على حل السيف بالا عند الضرورة القصوى ، ولن يستطيع عبيد الله المهدى أن يحوس أشياعه عن تلك السياسة إلا عن طريق مدارس منظمة ودعاة مرنوا على هذا .

ومهما يكن من شيء فإن مدارس الدعوة راجت في المهدية \_ قاعدة الدولة الفاطمية الناشئة \_ في عهد عبيد الله . ثم راجت في المنصورية في عهد حفيده. المنصور ، ثم في القاهرة في عهد المعن و من جاء بعده من الخلفاء الفاطميين ؛ وعرفت هذه المدارس في مضر باسم و مدارس الحكمة ، التي كان لها شأن كبير في نشر الثقافة الإسماعيلية . ومن هذه المدارس كانت دار الحكمة التي أنشأها الحاكم بأمر الله ؛ ولم يكن هـذا النوع من المدارس مقصورا على القاهرة ، بل تجاوزها إلى أقالم الدعوة. الرئيسة ، أو محارها وجزرها ، كما كان يطلق عليها في ذلك الحين . وكانت الدولة الفاطمية تهتم في هذه المدارس بتخريج دعاة ينبثون في عامة البلاد الإسلامية لينشروا المذهب الإسماعيلي بين الناس ، ويكونوا أداة اتصال بين رياسة الدعوة والدولة وبين أشياعهم المسيحيين . وليس معنى ذلك أنه لم تكرب ثمة مدارس في الدور القداحي ، أي دور الستر ، بلكانت هناك مدارس كثيرة في سلبية والأهواز وغيرهما من نواحي العالم الإسلامي . والفرق بين هذين النوعين من المدارس هو ، كما سبق ، أن الأولى كانت مندفعة دائما نحو السّياسة الهدامة ؛ فكانت تعمل على قلب حكومة بغداد وشغلها عن الإمام الإسماعيلي المستور . وأما المدارس الفاطمية. مُنقد أخذت تندفع في تيار السياسة الفكرية ، وبعبارة أصح، كان الغرض الأول الذي ترمى إليه تعاليم تلك المدارس، هو مناصرة الفاطميين والدفاع عنهم. ونرى ذلك.

واضحا جليا في مؤلفات الدعاة في هذا العصر . ويرى الدكتور حسين الهمداني أنه من الحظأ الاعتقاد بأر الدعوة الإسماعيلية في ذلك الحين ، كانت ترمى إلى عبادة الأثمة ورؤسائها ، وإنما كانت على العكس ترمى إلى وضع نظام ديني على رأسه أهل البيت (١).

وفى الحق أن عبيد الله وأنصاره ، من كبار الإسماعيلية خاصة ، رأوا أن يروجوا اللك الحركة الإصلاحية الحنطرة ، التى تمادى بالإصلاح الشامل ، والتى انتشرت فى معظم بقاع العالم الإسلامى وخاصة الشرق منه . و تنصف هذه الحركة \_ على ما يقوله ما سنيون (٢) \_ من الناحية العلمية بانتشار اصطلاحات و تعاليم وآراء هلينية ، كا تتصف من الناحية السياسية بنشر آراء سرية تنادى بأحقية العلويين والغض من شأن العباسيين ؛ وأما من الناحية الدينية فتتصف باستخدام تعاليم ذات طابع خاص يتفق مع اعتقادات جميع الناس . وكان هذا الاتجاه الديني السياسي الادن من أخطر الاشياء على الإسلام والمسلمين في القرن الرابع الهجرى خاصة . وقداعتمد عبيدالله المهردى في ترويج تلك الحركة الإصلاحية الشاملة على مدارس دءوته التي قامت المهردي في ترويج تلك الحركة الإصلاحية الشاملة على مدارس دءوته التي قامت ما حب المؤلفات الكثيرة في الدور المغربي ، وأبي حاتم الرازى وغيره بمن ذكرنا . صاحب المؤلفات الكثيرة في الدور المغربي ، وأبي حاتم الرازى وغيره بمن ذكرنا . والخلاصة أن عبيد الله الفاطمي بذر بذور مدارس الدعوة الفاطمية الجديدة ، ثم وغيرة ثمار ما بذر .

#### ( ح ) أبو عبرالله الشيعي يلاقى مالاقاه أبومسلم الخراساني

صادف عبيد الله المهدى منذ اعتلى عرش الفاطميين بإفريقية مصاعب جمة ، أهمها وجود منافسين كثيرين فى داخل بلاده ، سنيين كانوا أو شيعيين ، فكان حتما عليه أن يتخلص من هؤلاء . ويتهم السنيون عبيد الله بأنه المتباح لنفسه قتل العلماء المسلمين السنيين ، لمنافستهم إياه ، ومعارضتهم مذهبه الإسماعيلي (٣) . ولا نستبعد ذلك على

Some Unknown Ismaili Authors (JRAS, 1933),p.366. (1)

<sup>(</sup>٢) عبيب نامه ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٣) أبو شامة : كتاب الروضتين في أخبار الدولتين ج ١ ص ١٠٢٠.

عبيد الله ، الذي كان يعتقد أن المذهب الإسماعيلي حركة إصلاحيـة شاملة ، وأن الإسلام.قد تطرق إليه الضعف والوهن. ولكن الغريب حقا أن نرى عبيدالله المهدى يعمل على التخلص مر. أنى عبد الله الشيعي ، الذي أخلص له ولآبائه وأئمتــه ، وأجلسه على العرش بعد أن ذاق الأمرين . أضف إلى ذلك أن أبا عبد الله لم يستبد مِذَا الملكُ الذيأثله بيديه ، ولم يقلد ابن فضل الجدبي في اليمن ، ولا أبا سعيد في البحرين، في محاولتهما الاستقلال بالبلاد التي فتحاها باسم المذهب الإسماعيلي. إذن فما العوامل الحقيقية التي دفعت عبيد الله المهدى إلى التخلص من أبي عبد الله الشيعي؟ يغلو بعض العلماء السنيين ، فيرى المهـــدى بالإسراف في العبث بالشريعة الإسلامية ، وخروجه على الدين الإسلامي ، وبأن أبا عبد الله الشيعي لم يرض عن هذه السياسة واحتج على المهدى ، فكان ذلك سبب قتله . يقول عريب ن سعد :(١) «كان عبيد الله يعرف أول دخوله القيروان بان البصرى ، فأظهر شرب الحزوالغناء، فقال المحتسب: ما على هذا خرجنا ، وأنكر فعلته . فدس عليه عبيد الله رجلا من • المغاربة فقتله ، . ولا يعقل أن يثور أبو عبدالله على رثيسه تمسكا منه بالشريعة الإسلامية ؛ لأن الجميع يؤمنون بمذهب واحد ، يقدسون فيه رؤساءُهم ، وبرون أنه لاعيب مطلقا إذا شربوا الخر ، لأنه ,لا جماح عليهم فيما طعموا. كما أن المشهور عن أبى عبد الله أنه كان ينادى بمبدأ الحلول ، ويرى أن المهدى حلول لآدم فمحمد مُتَالِثُهُ (٢)؛ وهذا بجملنا نعتقد أن هناك سببا آخر غير ذلك .

ويظهر أن عبيد الله أدرك خطر بقاء أبي عبد الله الشيعي في بلاد المغرب، حتى لا يفتتن الناس به ، فيضعف ذلك من نفوذه . ويظهر أيضا أن نفوذ أبي عبد الله في بلاد المغرب كان عظيما ، حتى إنهم نادوا بعودته بعد مقتله . وما كان لهم أن يفعلوا ذلك لو لم يكى ذا مركز ممتاز بيهم . ولا شك أن أبا عبد الله الشيعي كان موضع ثقة كثير من السكتاميين ، مما أثار عليه حنى مولاه المهدى . ومما لا شك فيه أن المهدى كان يميل بطبيعته إلى الاستبداد بالأمور ، والاستثثار بها دون سواه ، ولابد أن يكون أبو عبد الله قد رغب في الاحتفاظ بنفوذه قويا بين المغاربة ، كا رغب في

<sup>(</sup>۱) صلة تاريخ الطبرى ج ۱۲ س ۲۸

<sup>(</sup>٢) الدكتور طه شرف: تاريخ الاسماعيلية السياسي حتى سقوط بغداد جرا ورقة ٢٤٧ .

الاحتفاظ بمركزه الممتاز بالقبض على زمام الأمور. فلما استلب منه المهدى هذا النفوذ، عز عليه ذلك وتآمر عليه. وفي الحق أن المهدى: جباشر الأمور بنفسه، وكف يد أبي عبد الله، ويد أخيه (أبي العباس)، فداخل أبا العباس الحسد وعظم عليه الفطام عن الأمر والنهبي، والأخذ والعطاء. فأقبل يزرى على المهدى في مجلس أخيه، ويتكلم فيه وأخوه فيها، ولا يرضى فعله، فلا يزيده إلا لجاجا. ثم إنه أظهر أبا عبدالله على مافي نفسه وقال له: ملكت أمرا فجئت بمن أزالك عنه، وكان الواجب ألا يسقط حقك، ولم يزل حتى أثر في قلب أخيه، (١).

وإن ما ذهب إليه المنصورى لا يبعد أن يكون السبب الاساسى لقتل أبي عبدالله ، ولا سيا أن المصادر الإسماعيلية تؤيده . فهذا المعز لدين الله يبرى المهدى ، ويتهم أبا العباس ، ويقول عن أبى عبدالله الشيعى : . إن أخاه أبا العباس كان سبب قتله ، وإن المهدى ، عَلَيْ الله إلى أما أراد قتله ، وإن استحق القتل عنده ، حفظا لما تقدم له ، وإن كان قد سعى مع أخيه ومال إليه ، وغلب الهوى عليه ، لما رأى الامور خرجت من يد به (٢) .

وقد أجمع مؤلفو الإسهاعيلية على أن أبا عبدالله كان يميل إلى الزعامة والتسلط، وأن المهدى وجد في هذا الأمر افتئاتا على زعامته ونفوذه. ولذاك لما تمارضت هاتان النزعتان، دبرالمهدى قتل تابعه وداعيه أبي عبدالله الشيعى، وإن زعامة عبيدالله المهدى للدولة الفاطمية والدعوة الإسهاعيلية كانت تحتم عليه أن ينفرد بجميع شئون الدعوة والدولة معا ، لذلك لانعجب إذا زأيناه يعمل على التخلص من منافسيه من الإسهاعيلية ، فيقتل ابن فضل وأبا سعيد ، ويعزل ابنه لأنه لم يكن على هواه ، وصفوة القول أن المهدى لم يرض عن سياسة أبي عبدالله الشيعى وأخيه أبي العباس ، اللذين كانا يعملان على , أن يكون الأمر والنهى ، والإصدار والإيراد لهما دون المهدى ، وأن يكون المهدى كالمولى عليه معهما (٣) ».

<sup>(</sup>۱) المتصورى : زبدة الفكرة في تاريخ الهجرة ( مخطوط ) جـ ٥ ص ١٦٦ ٠

<sup>(</sup>۲) النعان المغربي : المجالس والمسايرات جم ورقة ۲۲، ۲۳ .

<sup>(</sup>٣) شرح الأخبار ص ٣٤ ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ) .

أما ما ذهب إليه بعض آخر من أن أما العياس وأبا عبدالله قد أثارا شكوك الناس فى شخصية المهذى ، فيبدو بعيدالتصديق ، لأنهما إذا كانا قد شكا في المهدى ، عامهما اختيارالوقت الملائم لإظهار شكهما؛ وخير وقت لذلك ، هو ذلك الوقت الذي قامت فيه الدولة الفاطمية وأتى فيه المهدى من سجلباسة . على أنهما إن كانا قد شكا فى شخصية المهدى ـ وهو ما لا يمكن أن يحدث ـ فلم لم يشكا فى شخصية القائم ؟ ولم لم يناديا به إماما وخليفة ، بدلا من المهدى الذي شكا فيه ؟ لهذا لا تتفق مع ما ذكره الداعي إدريس(١) في كتابه وزهرالمعاني. من أن أبا العباس دخل في عقل التصديق . كما لانستطيع أن نوافق على ما ذكره النوبري في قوله : معمد أبوالعباس إلى الدعاة \_ وكانوا يعظمونه \_ فجعل يرمز لهم ، ثم صرح وطعن في عبيد الله ، وأدخل فيه الشبهة . وما زال أبو العِياس يتحيل إلى أن قال للدعاة : إن الإمام هو الذي يأتى بالآيات والمعجزات ، ويختم بخاتمه على البلاط ؛ فأما هذا فقد شككنا فيه . فعند ذلك أرسل هارون بن موسى (أحــد المشايخ ) إلى عبيد الله يقول : إنا شككنا في أمرك! فأتنا بآية إن كنت المهدى كما قلت. فتعاظم ذلك على عبيدالله وقال: ويحكم المنه كنتم قد أيقنتم، والشك لا يزيل اليقين، فأبيتم إلا الإصرار، ثم أمر كمن قتله(٢) . . ومثل ذلك أيضا ما يقوله يحيى بن سعيد وهُو : . كنبست أبو العباس جماعة من الدعاة ، ومن وجوه كتامة ، وأوقع في نفوسهم الشبهة في المهدى ، وكاشفه مقدم الدعوة بالنفاق(٣).

إذن كان هذاك سخط من أبي عبد الله وأخيه أبي العباس على المهدى بسبب استبداده بالآمور؛ فرماه أبوالعباس، بالحق أوبالباطل، بكل نقيصة؛ وتكوّنت مؤامرة قوامهاكل من كان يميل إلى الزعامة، أو أقصى عن الآمر، واتخذوا معقلهم قصر الزعيم المغربي، أبي زاكى بن معارك، وكان قد تولى شئون إفريقية حين

٠ (١) ص ٦٨ ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ) .

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب ( مخطوط ) ج ٢٦ ورقة ٣٤

<sup>(</sup>٣) التاريخ الجموع على التحقيق والنصديق ص ١٠٨٠

خرج أبوعبدالله لإحضار المهدى ، وأخذوا يدبرون مؤامرة ترمى إلى اغتيال المهدى وهجموا عليه غيرمرة ، ويظهر أن تعاليم أبى عبدالله التى تقوم على تقديس عبيد الله المهدى الإمام ، كان لها أثرها فى قلوب المغاربة ، الذين كانوا يرهبونه على الرغم من إجماع الثوار على الإنهاء عليه ؛ كما كانت قلوبهم تذوب خوفا وهلما ، حين تقع عيونهم عليه . ومهما يكن من شى . فقد أجمع ذلك النفر على الفتك بعبيد الله ، واجتمعت كتامة إلا قليلا منهم . . فجمع عبيد الله إليه من سلم من النفاق والعبيد ، واستعد لهم ، على كثرتهم وقلة المبايعين له ، فجمعوا له الجموع ، وأحاطوا بقصره ليوقعوا به ، وهو فى ذلك جالس منتصب غير مكترث (۱) . .

وبما يمتاز به عبيد الله المهدى الصر والثبات؛ فقد أدرك أن أبا عبد الله الشيعى قد عراه الاضطراب، حتى كان يدخل عليه وجلبابه مقلوب ثلاثة أيام، وهو لا يعقل أمرقيصه، لأنه يبيت محالفا على أن يكون على ولى مخالفا خادعا ، (٦). ولذلك لجأ عبيد الله المهدى إلى المكر والحيلة، وتظاهر بتجاهل ما يدور حوله، وبدأ يحارب الثوار بنفس سلاحهم . ولما كان يعرف أن همهم الحكم والجاه، أخذ فى توزيعهم وتفريقهم، وقلدهم الولايات وأجزل لهم الهبات؛ فعين الزعيم أبا زاكى ابن معارك واليا على طرابلس، ولمكنه أمر عاملها من قبله بقتله عند وصوله، وفعل ممل ذلك مع أغلب المتآمرين . وأما أبو عبد الله وأخوه أبو العباس، فقد أمرهما بالبقاء معه، وعمل على التخلص منهما باستغلاله مذهب تقديس الإمام عند بعض بالبقاء معه، وأمر أحد أنصاره بقتلهما فى منتصف جمادى الآخرة سنة ١٩٨٨ ه. وفلما صاح به أبو عبد الله قائلا: لا تفعيد الذى قسل فيه الزعيم المغيري أبو زاكى بقتلك (٣). وكان قتلهما فى نفس الوقت الذى قسل فيه الزعيم المغيري أبو زاكى بقتلك (٣). وكان قتلهما فى نفس الوقت الذى قسل فيه الزعيم المغيري أبو زاكى بقتلك (٣).

ويكاد المؤرخون السنيون والإسهاعيليون بجمعون على أن المهدى لم يتألم لقتل أنى العباس ، وإنما أظهر حزنه على قتل داعيه اتخلص أنى عبد الله الشيعى . ويعتقد

<sup>(</sup>۱) النويرى: نهامة الأرب ( مخطوط ) جـ ۲۹ ورتة ، ۴ .

<sup>(</sup>٢) الداعي إدريس عماد الدين: زهر المعاني ( من المنتخب ) ص ٦٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: العبر ج ۽ ص ٣٧ .

كثيرون أن المهدى قتل أبا عبد الله ليطهره من الخطأ الذى وقع فيه ، بسبب اتباعه أخاه أبا العباس ، وأن قتل المهدى أبا العباس كان تخليصا للدعوة من والمستكبر المصر على الإبلاس ، وأن المهدى وطهر منه دعوته ، وتبرأ منه ، معلما بذلك كافة النساس ، (١) . ويقول السنيون: إن المهدى ترحم على أبى عبد الله وقال : وحمك الله أبا عبد الله ، وجازاك في الآخرة بقديم سعيك ! ولا رحمك الله أبا العباس ، فإنك صددته عن السبيل وأوردته موارد الهلاك . ثم قرأ (ومن يعش عن ذكر الرحمن فقيض له شيطانا فهو له قرين ، وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون (٢) . وكتب إلى الشيعة بالمشرق يقول : قد علمتم محل أبي عبد الله وأبي العباس من الإسلام ، فاستزلها الشيطان ، وطهرتهما بالسيف عبد الله وأبي العباس من الإسلام ، فاستزلها الشيطان ، وطهرتهما بالسيف من العباسين .

وكان من أثر مقتل أبى عبد الله ، أن دب النزاع فى بلاد المغرب ؛ فثارت طرابلس على المهدى ، وهب أهالى القيروان فى وجهه ، وخالفه أهل صقاية وأهالى بعض مدن إفريقية . إلا أن عبيد الله تمكن من إخماد تلك الثورات جميعا . وكان أشدها خطرا تلك الثورة التى أشعل نارها أتباع أفي عبد الله المخلصون له من الكتاميين . فقد هبوا فى وجهه ، وادعوا أن أبا عبد الله حى لم يمت . يقول ابن الاثير (٤): ، وثارت فتنة بسبب قتلهما ، وجرد أصحابهما السيوف ، فركب المهدى وأمن الناس فسكنوا ، ثم تتبعم حتى قتلهم . وثارت فتنة بين كتامة وأهل القيروان ، قتل فيها خلق كثير ؛ فخرج المهدى وسكن الناس ، وكف الدعاة عن طلب التشيع من العامة » . ولم يكتفوا بذلك ، بل أقاموا طفلا ادعوا أنه المهدى ،

<sup>(</sup>۱) ألداعي إدريس: زهر الماني ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الوخرف آية ٢٦ ، ٣٧ .

٣) ابن عدارى : البيان المغرب ج ١ ص ١٦٤ .

 <sup>(</sup>٤) الكامل ج ٨ ص ١٩.

«ميلة»، فأخرج لهم المهدى ولده أبا القاسم فضربهم، وقتل الطفل الذى نصبوه مهديا لهم».

ولا يبعد أن تكون ثورة ابن فضل ، وفتور العلاقة بين المهدى وأبي سعيد الجنابي نتيجة لقتل أبي عبد الله الشيعي. وكأن هؤلاء أدركوا أنهم سيلاقون مالاقاه أبو عبد الله الشيعي (١) . ومهما يكن من شيء ، فقد استطاع المهدى أن يقبض على أزمة الأمور في إفريقية بيد قوية .ومن ثم نراه يوجه نشاطة إلى الصراع الحارجي بعد أن استولى على جزء كبير من بلاد المغرب ، ثم يمم شطر المشرق لفتح مصر ، واتخاذها قاعدة ثانية ، أو نقطة ارتكاز أخرى ، يتجه منها إلى بغداد نفسها ، ويقضى على الحلافة العباسية السنية المتداعية .

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية . السياسي ( ج ١ ورقة ٢٤١ ) .

# البَابِلِخَامِين

### أشهر مميزات الدعوة الاسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى

وتمتاز الدعوة الإساعيلية في عهد عبيد الله بأموركثيرة منها: أنها مرت في طورين يعرف أولها بطور الاستتار، وثانيهما بطور الظهور. فيكان عبيد الله في الطو الأول إماما مستورا، وفي الطور الثاني إماما ظاهرا، وكان دعاته ينشرون في الطو الأول مبادىء تلائم استثار الإمام، وينشرون في الطورالثاني مبادىء تلائم ظهور الأول مبادىء تلائم استثار الإمام، وينشرون في الطورالثاني مبادىء تلائم ظهور كا تمتاز الدعوة الإساعيلية في ذلك الحين بترويج كثير من الآراء، من أهمها المناد مدين عام يتفق مع مشارب الناس، والتأويل غير المشروع، والإباحة أحيانا مدين عام يتفق مع مشارب الناس، والتأويل غير المشروع، والإباحة أحيانا والقول بنظريات الإمامة إلى غير ذلك. كما أن هناك كثيرا من المصاعب استطا عبيد الله التغلب عليها. وترجع نجاحه إلى عوامل مختلفة، منها ضعف العالم الإسلامي وضعف الطوائف الشيعية الآخرى، وتحمس الناس لنظرية المهدى، وتطلعهم إلى طهوره ، كما يمتاز عبيد الله نفسه بصفات كان طا أثرها في حياته، منها الصر والهدوء والثقة بالنفس، والصدق، وغير ذلك.

### . ۱ ـ استتار الامام وظهوره

#### (١) استنار عبيد الله:

مر عبيد الله ــ سعيد الخير ــ في دورين من أدوار تاريخ الإسماعيلية: وقد تطورت به الاحوال في الدور الأول ؛ فكان نائباً عن الإمام ، أو على حد تعبير الإسماعيلية «حجاب، الإمام و «حجته» تارة ، وتقمص شخصية الإمام المستود تارة أخرى . وكان في الحالين يرأس جماعة تعمل في الحفاء ، وتدعو لإمام مستود . وقد تسلم منصب الحجة ، ثم منصب الإمام في أواخر القرن الثالث الهجرى ، في

الوقت الذي نضجت فيه تمار ماغرسه آباؤه وأجواده وأئمته. وقد راجت دءوته في فارس وخراسان والعراق، وتركزت في سواد السكوفة على يد حمدان قرمط وعبدان، ثم على يد زكرويه وأبنائه ، ثم استقرت في إقليم القطيف ، جنوبي البصرة ، وفي البحرين، على يد أبي سعيد الجنابي، والتهبت جمرتها في بلاد اليمن، حتى اعتقد بعض أن دولة المهدى ستنبعث من هناك . وفي هذه البلاد راجت الدعوة الإسماعيلية على يد ابن حوشب (منصور اليمن) وابن فضل . أما في بلاد المغرب فقد انتشرت على يد داعيه أبي عبد الله الشيعي الذي استطاع أن يوجه ضرباته إلى الدولة الأغلبية لدداعية ، ثم يقضى عليها ، ويغذ السير إلى سجلاسة في أقصى بلاد المغرب لإحضار سيده عبيد الله المهدى .

وقد استطاع المهدى أن يقوم بعمله على أكمل وجه باعتبارة وحجاب الإمام، ولكمنه أخذ يلقى كثيرا من المصاعب، وكان من أشدها خطرا عليه وعلى دولته النقاض حمدان قرمط زعيم قراسطة السواد، في الوقت الذي أصبح فيه عبيد الله إماما ، وتبع ذلك اضطراب الدعوة نفسها بين القرامطة أنفسهم ، فاستخفى حمدان قرمط وصهره عبدان من سواد الكوفة ، وحل محلهما زكرويه وأبناؤه . كا ظهر في الميدان زعيم من أبناء القداح ، وضع زكرويه وأبناءه في مكان حمدان ، وأصبح ينافس عبيد الله ـ سعيد الخير . وبذلك سامت أحواله ، فهب في وأصبح ينافس عبيد الله ـ سعيد الخير . وبذلك سامت أحواله ، فهب في وجه أبناء زكرويه ، حتى اضطر إلى الهرب من سلمية عند ما أصبح إماما ، لأن بعضا لم يرض به إماما مستورا ، بعد أن كان حجة الإمام المستور ، بمعني أن يوضح لا تباعه أو لبعضهم وظيفته الجديدة واختصاصاتها ، فثاروا عليه . وبذلك نرى أن إمامة عبيد الله المستورة لم تسر في طريقها في سهولة ، بل اعترض عقبات . ومهما يكن من شيء ، فقد امتازت الدعوة الإسماعيلية في عهد بل اعترض المه المستورة بأمور منها .

#### (١) التعمق في السرية:

فقد غمرت هذه الدعوة أمواج من السرية الدقيقة ، حتى التبس الأمر على المؤرخين ، فلم يقفوا على حقيقة القائمين بهذه الدعوة : أهمُم من الدعاة ، أم من الأئمة

الحقيقيين من أبناء إسهاعيل؟ والحق أن رياسة الدعوة في عهد عبيد الله وقبل عهده ، وضعت خطط الدعوة السرية ، وأن القائمين بها نجحوا نجاحا كبيرا في تكوين مجتمعات إسهاعيلية قوية عمادها التقية والتخفي . فانظر أبا عبدالله الشيعي (٢٩٨ه) يكتم أمره ، فلا يدرى الأغالبة عنه شيئا ، حتى يدهمهم بجيوشه . وانظر أبا سعيد الجنابي (٢٠٠٩ه) يكون دولة ، أو مايشبه الدولة ، في بلاد البحرين ، التي كانت تابعة للعباسيين الذين لم يكونوا يعرفون عنه شيئا . ويظهر أن الإسماعيلية تشهوا بجاعة الابي هاشمية ، أنباع أبي هاشم بن محمد بن الحنفية وأنصار العباسيين ، في إممانهم في طرق التخفي ، حتى إنشا لا نغالي إذا قلنا ، إن نصيبا كبيرا من النجاح الذي ناله الإسماعيلية في عهد إمامة عبيدالله يرجع إلى حد كبير إلى هذه السرية المنظمة .

## (۲) التحمَّس الحربي :

ولا يقل أثر التحمس الحربي في نجاح الدعوة في عهد إمامة عبيد الله عن أثر التعمق في السرية ؛ فقد كان من سياسة عبيد الله الاستعابة بسيوف أنصاره في تحقيق مآريه . التي تتلخص في تكوين دولة إساعيلية أو لا ، وهدم الدولة العباسية ثانيا ، نعم ! لقد قام أنصار عبيدالله الإمام المستور بحركات حربية رائعة ، تذكر نا بشجاعة الحوارج و ثباتهم ، فنجح أبو سعيد الجنابي في هزيمة العباسيين هزائم متنالية ، كا نجح في قرمطة بلاد القطيف والبحرين . وهاهم أو لا ، جماعة ذكرويه بن مهرويه بهزمون جيوش الطولونيين والعباسيين ، ويلقون الذعر في الشام وباديتها ، وفي شمال العراق الغربي . وهكذا نال هؤلاء القرامطة ، بفضل الدعاية المنظمة ، شيئا غير قليل من النجاح . وليس هذا كل ما كان للتحمس الحربي من أثر ؛ فإن أبا عبد الله الشيعي استطاع بفضل هذه الدعاية المنظمة بين الكتاميين أن يغزو عقولهم ، فيندفعون كالسيل المنهم بجرفون أمامهم دولة الأغالبة ، التي لم تستطع الصمود أمام تحمسهم المنقطع النظير . وبفضل هذه الحماسة الحربية استطاع أبو عبد الله أن يحقق للدعوة الإسماعيلية غرضها الرئيسين : فأقام دولة الفاظميين ، بعد أن أباد يحقق للدعوة الإسماعيلية غرضها الرئيسين : فأقام دولة الفاظميين ، بعد أن أباد أنين والمغرب والبحرين وسواها .

#### ٣ - الدعوة للإمام المستور

ومن خصائص استتار الإمام مضاعفة أنصاره ونوايه نشاطهم فى نشر الدعوة للمذهب الإسماعيلي ؛ وكان أفراد بيت القداح الدعامة التي قامت عليها أسس هذا المذهب . ولا غرو فقد استعان الإمام محمد بن إسماعيل بميمون القداح ، كما استعان الإمام عبد الله بن محمد بن إسهاعيل ، والإمام أحمد بن عبد الله بحجتهما وداعيهما الأكبر عبد الله بن ميمون القداح . واستمر هذا وأبناؤه الساعد الأيمن للأئمة المستورين . وكان عبيد الله نفسه ، وهو سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح، كما ذهبنا إليه ، حجة الإمام المستور الحسين بن أحمد ، ثم حامل وديعته في الإمامة ، ليوصلها إلى ابنه أبي القاسم، الذي عرف بعد ذلك بالقامم بأمر الله . وعلى بد عبيد الله قامت الدولة الفاطمية . وهكذا كانت مساهمة القداحية في نشر الدعوة الإسماعيلية في دور الستر عظيمة حقا ، مما مجعلنا نميل إلى تسمية دور الستر هذا بالدور القداحي . وليس معنى ذلك أن الأثمة الإسماعيلية كانوا خاملين ، بل كانوا جميعًا في نشاط دائم ، وإن كان أبناء القداح هم الذبن قاموًا بتنفيذ أعمالهم . وسواء أكان الأئمة الحقيقيون هم الذين قاموا بنشر الدعوة ، أم أن أبناء القداح استبدوا بها ، أم أنهم جميعا كانوا يتعاونون على نشرها ، وهو ما نميل إليه ، كانت الدعوة الإسماعيلية رائجة بطريقة سرية رائعة ، وأنها أقيمت للامام المستور من أبناء إسماعيل الحقيقيين أولا ، ثم من أبنائه الروحانيين أو التعليميين ثانيا .

#### (٤) استغمول نظرية المهدى المنتظر

عمل دعاة الإسماعيلية الأوائل على رواج هذه النظرية فى أنحاء العالم الإسلامى كافة ، متخذين ميل كثير من الناس إلى أهل بيت الرسول ، واعتقادهم فساد المجتمع الإسلامى ، وسيلة لجذب الأشياع . وضاعف دعاة عبيد الله فى عهد استتاره جهودهم فى استغلال هدا الرى ، فادعوا أنهم يمهدون لعصر جديد هو عصر « دولة الله ، وأن المنقذ المنتظر على وشك الظهور ، ليغيث الناس بما هم فيه من سوء . ولذلك بادر كثيرون إلى الانضام إلى جماعة عبيد الله ، معتقدين أنهم سوء . ولذلك بادر كثيرون إلى الانضام إلى جماعة عبيد الله ، معتقدين أنهم سوء .

وجند الله ، وحملوا السيف لتكوين و دولة المهدى ، أو و دولة الله ، و بفضل هذه النظرية ، نجح عبيد الله وعامة دعاته فى تنفيذ خططهم كاملة ، فقد كان لتصريح أبى عبد الله الشيعى بقرب ظهور المهدى ، وقوله : طوى لمن ألتى بنفسه بين يديه ، أثر فعال فى القضاء على الأغالبة ونجاح الإسماعيلية فى بلاد المغرب . وهكذا تملكت قلوب الإسماعيلية فى دور الستر ، وفى عهد إمامة عبيد الله ، فكرة الإمام المنتظر ، فامدفع القوم يعلنون عداءهم الصريح للحكم العباسى ، بل للدين القائم ، حيث اعتقد الإسماعيلية فساد هذا وذاك ، فعملوا على نقويضهما معا ، ليحل محلهما دين المنقذ المنتظر ( المذهب الإسماعيلي ) ودولته ( الدولة الفاطمية ) . وهكذا كان حين المنقذ المنتظر ( المذهب الإسماعيلي ) ودولته ( الدولة الفاطمية ) . وهكذا كان وحاملي لواء دينه الجديد ، ويجد فى ذلك منتهى سعادته ، بل يعتقد أن مو ته نوع من الجهاد أو الاستشهاد يثاب عليه . وبهذا كله نالت الدعوة الإسماعيلية شيئا كبيرا من النجاح (١) .

### ( <sup>-</sup> ) ظهور عبيد الله ( ٢٩٦ – ٢٣٣ هـ )

كان جلوس عبيد الله المهدى على عرش الدولة الفاطمية ، إيذانا بحدوث تطور جديد في تاريخ الدعوة الإسهاعيلية ، ودليلا على نهاية عهد استتار الأثمة ، وبداية عصر ظهورهم على مسرح السياسة المذهبية الحسكومية . فبعد أن كان أثمة الاستتار يمنحون نواجهم ودعاتهم كثيرا من النفوذ والسلطان ، حتى كانوا أشبه بمستقلين في أقاليم دعوتهم ، أصبح عبيد الله ، الإمام الظاهر ، يتدخل في شئونهم ، ويملى عليهم سياسته الجديدة ، فله الإيمام الظاهر ، يتدخل في شئونهم ، ويملى عليهم سياسته الجديدة ، فله منهم . وقد أصبح واجبه مزدوجا ، لا يختار لزعامة الإسماعيلية ، من يثق به منهم . وقد أصبح واجبه مزدوجا ، لاجتماع رياسة الدعوة ورياسة الدولة في شخصه ، فعمل على تنظيم الأولى في الداخل والخارج ، الدعوة ورياسة الدولة في شخصه ، فعمل على تنظيم الأولى في الداخل والخارج ، ونظر إلى الدعوة ذاتها باعتبارها أداة ترتكز عليا الدولة ، وتعتمد في حياتها ، أو بعبارة أخرى نظر إلى الدعوة كوظيفة من وظائف الدولة ، فوضع تبعا لذلك أو بعبارة أخرى نظر إلى الدعوة كوظيفة من وظائف الدولة ، فوضع تبعا لذلك الاسس التي سلكها خافاؤه من بعده . وأما رياسته للدولة ، فكانت تحتم عليه أن

<sup>(</sup>١) الدكةور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي حتى سقوط بغداد ج ٢ ورقة . ه .

يعمل على زعامة العالم الإسلامى ، كما كان عليه أن يحول شمالى إفريقيه إلى دولة إسماعيلية ، ولذلك حارب شرقا وغربا ، فنجح أحيانا وأخفق أحيانا . ولم يكن المهدى يرمى من وراء ذلك إلى الجاه والاستعار وجدهما، بل كان يعمل على أن ينتزع من العباسيين زعامة العسالم الإسلامى ، لأنه كان يعتقد أنه أحق مهذه الزعامة منهم . ولا غرو فإن دولته هى دولة العلويين الذين ينتسبون إلى الرسول ، وهم فى نظره ، وفى نظر كثير من الناس ، أحق من بنى العباش .

وتمتاز الدعوة الإسماعيلية في دور ظهور عبيد الله المهدى (٢٩٦ — ٣٣٢ هـ) بأمور منها: اتسام الدعوة بالطابع الحكومي؛ فقدد انتقلت من أيدى رجالها ورؤسائها إلى أيدى رجال الدولة وخلفائها ، وبعبارة أخرى من أيدى الدعاة إلى أيدى الحكوميين . ومن ثم أصبحت الصفة الحكومية هي المتغلبة عليها ، المميزة لها ، واستحال رجال الدعوة في عهد عبيد الله ، ثم في عهد خلفائه ، إلى طبقة من الموظفين . وأصبحت الدعوة ، على كره من رجالها المخلصين ، تسير سيرا آليا عضا ، ولم يعد للحاس المذهبي الذي كان من أظهر مميزات عصر الستر ، ماكان له من تأثير ، وأضحى رجال الدولة الحكوميون يشرفون على رجال الدعوة ويتزعمونهم . كا أخذ هؤلاء يعنون بالشكل الظاهرى من أشكال الدعوة فقط ، فيعقدون كا أخذ هؤلاء يعنون بالشكل الظاهرى من أشكال الدعوة فقط ، فيعقدون وأتباعا . ولو لا اعتقاد كثير من أهالى بلاد المغرب ، بأن الفاطميين علويون ، وأقفت الاستجابة إلى المذهب الإسماعيلي عند هذا الحد . أضف إلى ذلك أن مستجيبي تاك البلاد لم يعرفوا من خطوات الدعوة إلا مراحلها الأولى .

ولم تكن الدعوة للحكومة الفاطمية الإسماعيلية في دور الظهور تضارع الدعوة للامام المنتظر في دور الستر ، فقد أخذ المستجيبون في دور الستر طريقهم إلى المذهب الإسماعيلي في حماس زائد ، معتقدين أنهم يعملون لإنقاذ أهل البيت . أما في الدور الذي نطلق عليه دور ظهور عبيد الله ، فقد كانت الاستجابة فيه ، ويخاصة في بلاد المغرب ، نتيجة خوف الناس من الحكومة القائمة ؛ كما كان رجال الدعوة أنفسهم يعملون من جانبهم على إرضاء رجال الدولة ، ويسعون للحصول على المال عن طريقهم ، شأنهم في ذلك شأن كل موظف ، وقد جر ذلك على الدولة كثيرا

من النكبات ، ولا سيا بعد أن أقيم على رأس الدعوة أفراد غير جديرين بالاضطلاع بها . فمن ذا الذي يقول إن بدرا الجمالي ، ذلك الوزير العظيم في عهد المستنصر الفاطمي ، وهو حكما نعلم - إمامي اثنا عشرى ، يكون هو وأبناؤه على رأس الدعوة الإسماعيلية ؟ ولاغرو فقد أضعف عبيد الله المهدى الدعوة الإسماعيلية بيده ، حتى أصبحت وظيفة ثانوية من وظائف الدولة ؛ هذا إلى أن ذلك التحول من نشر الدعوة إلى تكوين دولة بإراقة الدماء الكثيرة ، ومن إقامة الدعوة لإمام مستور إلى الدعوة لإمام ظاهر ، والإبقاء على الدولة ، والعمل للتوفيق بين الرعايا وبين المذهب الإسماعيلي - كل هذا أدى إلى تطرق الضعف إلى هذه الدعوة .

ولا نغالى إذا قلنا ، إن ثورة أبى عبد الله الشيعى ، وأخيه أبى العباس على عبيد الله المهدى ، لم تكن إلا ثورة قام بها رجال الدعوة المخلصين لها على النظام الحكومي الجديد ، الذي آلت إليه الدعوة الإسماعيلية ، فكأن عبيد الله المهدى قد مهد بعمله هذا للحسن الأعصم القرمطي المثورة على المعن وابنه العزيز ، كما مهد لدعاة الحاكم الغلاة ، وهم الدروز ، للقيام في وجه الدعوة الحكومية ، والجهر بتأليه هذا الخليفة ، وكما مهد للحسن الصباح لإذكاء نار الثورة على المستعلى بن المستنصر ووزيره الأفضل بن بدر الجمالي(١) .

كذلك تمتاز الدعوة الإسماعيلية في ذلك العهد بإقامة الدعوة لعبيد الله باعتباره إماما ظاهرا . فقد كانت هذه الدعوة في دور الستر تتجه إلى إمام مستور من سلالة إسماعيل بن جعفر . وكان كثير من الدعاة لا يعرفون شخص ذلك الإمام ؛ إلا أن الفرح كان يغمرهم ، سواء أكانوا دعاة أم مدعوين ، كما كان يغمرهم أمواج من الحاسة لذلك الإمام العلوى المستور الذي لا يعرفه أكثرهم على وجه التحقيق. أما بعد قيام الدولة الفاطمية في سنة ٢٩٦ ه ، فقد اتجمت جهود رجال الدعوة إلى

<sup>(</sup>۱) ويلقب شاهنشاه ، وقد حارب نزارين المستنصر ، ، استخلص الملك منه لابن اخته المستعلى. وكان الأفضل حربا على الاسماعيلية ، نزارية كانوا أو مستعلية ، واستمر كذلك طول عهد الحليفة المستعلى ، وردحا من عهد الحليفة الآس ، ومات مقتولا في سنة و١٥ ه على يد الاسماعيلية ، ولا نعرف على وجه التحقيق إلى أي طائفة من ها تين الطائفةين ينتسب القاتلون .

الإشادة بهذا الخليفة الفاطمى الذى أصبح على رأس دولتهم المنشودة ، واستمرت الدعوة للامام الظاهر طوال الحسكم الفاطمى تقريبا ، حتى إننا نستطيع أن نسميها و الدعوة الفاطمية ، ونرى كبار الدعاة وأعلامهم فى عهد عبيد الله المهدى يقرون بتلك النظرية الجديدة ، وبخاصة أبو طاهر الجنابى ، زعيم قرامطة البحرين ( ٠٠٠ – ٣٠٣ ه ) ، كما نرى دعاة اليمن وفارس وخراسان يعملون على الإشادة بالخليفة الفاطمى عبيد الله المهدى ، وينادون بأحقيته بالحركم وزعامة المسلمين ، ومن الامثلة التي تؤيذ هذا الرأى قول أبي طاهر : « أنا الداعي إلى المهدى (١) ، ، وقوله يسب الخليفة المقتدر العباسي ( ٥ ٢٠ – ٣٠٠ ه ) : « هذا وقد خرج عليك الإمام المنظر خروج الأسد الغضنفر ، في سرابيل الظفر ، متقدلدا سيف عليك الإمام المنظر خروج الأسد الغضنفر ، في سرابيل الظفر ، متقدلدا سيف فارس والين ، وفي حركاتهم كذلك .

على أنه لم يكن للدعاة ولا للدعوة فى دور الظهور ماكان لهم من نغوذ فى دور الستر ؛ فقد أصبح مركز كبير الدعاة فى المهدية أقل شأنا من مركز نائب الإمام المستور ، أى حجابه وحجته فى دور الستر ؛ ولم يستطع داعى الدعاة أن يتمتع بالزعامة المطلقة التى كان يتمتع بها الحجة فى دور الستر ، لوجود الخليفة الفاطمى واستبداده بكافة الأمور دونه . أضف إلى ذلك أن داعى الدعاة أصبح موظفا من موظفى الدولة ، يأتمر بأ وامرها وينتهى بنواهيا . ولا نغلو إذا قلنا إن هذه الحركة التى قام بها أبو عبد الله الداعى فى وجه المهدى ، كانت تتيجة لما حدث من تغيير فى أساس الدعوة ، فقد شعر هذا الزعم الجرىء أن مركزه قد ضعف بظهور المهدى ، كاشعر الحسن الصباح مؤسس الدعوة النزارية ، بمثل ما شعر به أبو عبد الله من بعده ، فثار على الإمام المستعلى ، ونادى بأحقية أخيسه نزار والعودة إلى الدعوة الإسماعيلية للامام المستور ، ثم حذا حذوهما ابن مدين (٣) ، باب أبواب الدعوة الإسماعيلية

<sup>( )</sup> الذهبي : تاريخ الاسلام ( مخطوط ) ج ٣ ورقة ٦١ .

<sup>(</sup>٢) الحادى: كشف أسرار الباطنية ص بين .

<sup>(</sup>٣) منذ اليوم الذي خرج فيه اينمدين مع إمامه الطفل ، الطيب بن الآمر ، في سنة ٢٦٥ هـ ، طهرت جماعة يمرفون باسم الطيبية ، نسبة إلى الامام الطيب هذا ، وكاثوا ينادون بالانفصال عن الدولة الفاطمية \_\_\_\_

(أى رئيسها) فى عهد الخليفة الآمر (٢٤ هـ)، ونادى هو وأنصاره بإمامة الإمام الطيب المستور، وعملوا على ترويج مبادى دور الستر، وثاروا على الخليفة الفاطمى الحافظ، وأعلموا أنه العدو الاساسى أو التقليدى The Arch Enemy للدعوقة الإسماعيلية.

ومن أهم بميزات الدعوة فىذلك الدورعلاقتها السرية بالمستجيبين. نعم! لقد تغير مركز الدعوة الفاطمية وأنصارها بقيام الدولة الفاطمية ، فلم تعد هذه الدولة ترضى بيقاء بعض مبادى الإسماعيلية الغالية ، وعرضها على العامة ، حتى لا يثور وا عليها ، ويعيدوها سنية كما كانت . ولذلك حييم على القائمين بأمرهذه الدولة أن يتظاهروا فى عهد عبيد الله المهدى للناس بغير ما هم عليه ، وأن يحكموا ، فى الوقت نفسه ، الاتصال السرى مع أشياعهم وأنصارهم الإسماعيلية ، حتى لا يتطرق الضعف والوهن إلى المذهب الإسماعيلي بينهم . ولذلك نرى عبيد الله يتصل سرا بأبى سسعيد الجنابى ، ويأمره بإعلان الحرب على العباسيين فى جنوب العراق ، فى الوقت الذى تغزو فيه جيوش الدولة الفاطمية مصر ، ويتصل هو سرا بأنصاره القرامطة ليعلنوا الثورة على ولى عهد أبى سعيد ، وينادوا بأحقية أخيه أبى طاهر ، وكان مواليا لعبيد الله ، فيقره هذا على عرش القرامطة ، ويتصل به سرا ليقابل جيوشه فى مصرسنة ٧٠ ه . بل ذهب ابن خلدون . الذى عرف بميله إلى الفاطميين ، إلى القول بأن القرامطة ، ونبيد الله ، كانوا إذا ذكروا الحجر الاسود يقولون : « أخذناه بأمر من إمامنا عبيد الله ، ونرده بأمره وبأمر خليفته (۱) . . بل لقد عرا عبد القاهر البغدادى إلى عبيد الله أن طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على أرسل إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على أرسل إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على أرسل إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على

<sup>=</sup> وخلفاتها ، ونا دواكما نادى الذارية من قبلهم (في أو اخرالقرن الخامس) بأحقية هذا الامام وسلالته ، وظلوا يعملون في اليمن من سنة ٢٦٥ هـ إلى سنة ٢٩٩ هـ ولذلك تسمى هذه المترة في تاريخ الدعوة الطبيبة باسم وظلوا يعملون في اليمن عبد شاه في الهند ، والتعمدوا بعد ذلك إلى فريقين : فريق بزعامة داود بن عجب شاه في الهند ، ويعرفون بالمهاودية ، وفريق نادى بزعامة سليان بن عبد الله ، ويعرفون بالسايا نبة ، وهم في اليمن خاصة به ولا يزالون جميعا ، داودية وسليانية ، يتادون بالامام المستوو ، ويعرفون جميعاً باسم البهرة .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ٢٢٥ من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) الفرق بين الفرق ص ٢٧٨ - ٢٨١ .

المهدى وعلى مبادئه ، وعلى الرسل جميعا . ومع أننا نشك كثيرا في نسبة هــــذا الكتاب إلى عبيد الله، ليس لدينا ما يثبت بطلانه . وقد يكون هذا نوعا من الدهاء السياسي الذي عرف به عبيد الله ، فهو يخاطب كل شخص على قدر عقله وإدراكه ؛ وكان هذا القول يلائم ميول أبي طاهر والذين شا يعوه من القرامطة : وعلى الجملة ، كان عبيد الله على اتصال دائم ، بأشياعه في اليمن والبحرين ، وكان يتـآمر معهم سرا على قتل ابن فضل وأبي سعيد ، ويتدخل في نوع الحكم الذي يتفق مع ميوله وأهوائه في تلك البلاد .

ويما تمتاز به الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى ، اتخاذ حاضرة الدولة مستقرا لرياسة الدعوة ، أو بعبارة أخرى ، اتخاذ هذه الحاضرة دار هجرة للاسماعيلية ، فأصبحت المهدية ، التي حلت محل سلمية ، غاصة بمدارس الدعوة التي تغفى طائفة الإسماعيلية في كافة أنحاه العالم بالآراء والدعاة الذين مر نوا على العمل ، وأصبحت دار الهجرة الأولى لجماعات الإسماعيلية . وليس معنى ذلك أن أنصار الإسماعيلية كانوا يقلدون الدولة في اتخاذ حواضر بلادهم دور هجرة ، فإن ابن حوشب ، وكبار قرامطة السواد بعد حمدان قرمط ، وأبا طاهر القرمطي ، كانوا لا يزالون يعتمدون على إقامة دور هجرة يأوى إليها الإسماعيلية إذا حزبهم الأمر ، وينشرون منها آراءهم وجيوشهم . ولكن هذه الدور لم تكن في حواضر بلادهم . فهذا أبو طاهر الجنابي ينشي ، المؤمنية ، لتكون دار هجرة ، بالقرب من مدينة الأحساء ، ويظل ابن حوشب في دار هجرته بعدن لاعة انشر الدعوة منها . أما المهدى عبيد الله فيترك دار هجرة الإسماعيلية بفج الأخيار بحبل كتامة ، ويحييل حاضرته إلى دار هجرة إسماعيلية ، تبث مبادئها في هساخيا في هساخيلة ، تبث مبادئها في هساخيلة ، تبث مبادئها في هساخيا الوقت من القصور الملكية ، والمساجد ، ومن مدارس الدعوة نفسها .

وقد طرأ على الدعوة الإسهاعيلية تطور آخر فى الناحية المالية ، فبعد أن كانت الأموال فى دور الستر من تبرعات محسنى الإسهاعيلية ، كما فعدل دندان الذى تبرع لعبيد الله القداح بمليون دينار ، ومن الضرائب الوقتية التى فرضها الدعاة على المستجيبين عند أخذ العهد عليهم ، ومن سن ضرائب منظمة فرضها كبار الدعاة على الاتباع ، كما فعل حمدان قرمط وأبو سعيد الجنابى ، اللذان كان لنظامهما المالى البديع أثره فى

بقاء جماعة القرامطة ردحا طويلا من الرمن ، أصبحت الدعوة الإسهاعيلية في دور ظهور المهدى تأتى من الجزية ، وبما يدفعه المستجيبون بعد سماع مجالس الدعوة ، وهى المحاضرات الى كان يلقيها كبار الدعاة في عقائد المذهب الإسهاعيلي . وقد تطور نظام هذه المجالس تطورا مدهشا في عهد الفاطميين بمصر . أضف إلى ذلك أن أشياع المهدى كانوا يرسلون إليه خمس أموالهم ، وهو ما يعرف بخمس الإمام ، أو خمس صاحب الزمان . ولابد أن تكون الدولة الفاطمية قد وقفت بعض الأوقاف للانفاق على الدعوة ، حتى لا يتطرق إليها الضعف والانحلال . بعض الأوقاف للانفاق على الدعوة ، حتى لا يتطرق إليها الضعف والانحلال . وهكذا حدثت تغييرات شاملة في تنظيم الدعوة وشئونها ، ولكن هذه الدعوة ظلت تعمل لصالح الآئمة المستورين والظاهرين . ولا غرو فقد كان للجهود الهائلة ظلت بذلت في تنظيم الدعاية للمذهب الإسهاعيلي في دور التكوين ، وهو دور الستر ، التي بذلت في تنظيم الدعاية للمذهب الإسهاعيلي في دور التكوين ، وهو دور الستر ، الإعاانية إلى اليوم .

### ٢ - أشهر مبادىء الاسماعيلية في عهد عبير الله المهدى:

للاسماعيلية في عهد عبيد الله ، في ستره وظهوره ، مبادى مكثيرة نتناول منها السكلام على مبدأ الإمامة و بعض نظرياته المختلفة ، لما كان لها من أثر في حياة عبيدالله بوجه خاص والإسماعيلية بوجه عام ، ثم نتناول السكلام على مبدأ الإباحة ، والمناداة بدين عام يتفق ومشارب الجميع .

# (١) مبدأ الامامة في عهد عبيدالله المهدى:

كانت الإمامة السلاح الذى تسلح به العلويون ، منذ فجر تاريخ الشيعة ، لمقاومة الأمويين أولا ، والعباسيين ثانيا . وقد استمر مبدأ الإمامة على قوته ، كما رأينا ، بين الاثنا عشرية والإسماعيلية . وقد ابتدع الإسماعيلية نظريات كثيرة للامامة ، ترمى في بجموعها إلى تقديس شخص الإمام الإسماعيلي ، مستورا كان ام ظاهرا ،

فوازنوا بين الإمامة والرسالة ، وبحثوا علاقة إحداهما بالآخرى ، كما بحثوا في تعيين الإمام ، وحتمواأن يكون ذلك التعيين بالنص ؛ ثم تناولوا أشخاص الأئمة من الناحية العلمية ، فذهبوا إلى أنهم مصدر المعرفة دون سواهم . ولم يكتفوا بذلك ، بل نادوا بعصمة الأئمة واستتارهم وظهورهم ، كما بحثوا الاستقرار والاستيداع الإماميين ، وفرقوا بين الإمام المستقر والإمام المستودع ، إلى غير ذلك من النظريات المرتبطة بهذا المبدأ الاساسى ، وهو مبدأ الإمامة .

أولا: نظرية الإمام والناطق في عهد عبيدالله . كان لرواج الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله ، في أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع ، أثره الكبير في محاولة ربط مبادى المذهب الإسماعيلي وفلسفته ، بالنهضة العلمية التي راجت في ذلك الوقت . ولذلك نرى الإسماعيلية يبتدعون نظرية فلسفية جديدة خاصة بالرسل ، أى النطقاء ، والأثمة من سلالة على من أبي طالب . وقد تأثر الإسماعيلية بالفلسفة اليونانية التي تقول بمذهب الصدور Emanation Doctrine ، وهو أن الواحد يصدر عن الواحد ، كما يصدرالضوء عن النور ، وأن البارئ تعالى خلق العقل الكلي يصدر عن الواحد أي السماعيلية في وهدا خلق النفس الكلية الأنبياء ـ أى النطقاء ـ حلول للعقل الكلي ، كما أن الأثمة حلول النفس السكلية . وكذلك كان الإسماعيلية في ذلك العصر يرون أنه لما كان في العالم العلوى عقل كلي ونفس كلية ، وجب أن يكون هناك من يمثلهما على الأرض في شخصي الناطق والإمام .

ويعتقد الإسهاعيليّة أن كلمة الناطق كضوء الشمس ينساب من السهاء فيخمر الأرض ، أو كالمطر ينهمل من السهاء فيحي موات الأرض . أما الأساس<sup>(۱)</sup> . فهو ترجمان كلمات الرسول ، يتولى شرحها و تأويلها ، وعنه تصدر الحقيقة ، كا يصدر النبات عن الأرض بعد استقبالها ماء المطر . ومن هذا ندرك ، لماذا يعبر الإسهاعيلية عن الناطق بكلمة و السهاء ، ، وعن الأساس بكلمة و الأرض ، . ولهذا يقولون : إن التنزيل خاص بالناطق ، والتأويل خاص بالأساس<sup>(۲)</sup> كا يسمون المذهب

<sup>( )</sup> الأساس : هو الامام الأول الذي يماصر أأناطق .

<sup>(</sup>٢) جريار: عقيدة الاسماعيلية س ١٨٥٠

الإسهاعيلي أحيانا مذهب التأويل الذي وجد لتوضيح التنزيل وشرحه .

وترجع أهمية نظرية النطقاء Prophets والأثمة في تاريخ الإسماعيلية ، إلى ما يعتقدونه من أن محمدا وتلكيت ورش عليا النطق ، وأن عليا ورش أبناء من الأثمة النطق والإمامة معا ، بمعنى أن الإمام الإسماعيلي قد جمع بين الصفتين . وهذا وأى كثير من دعاة الإسماعيلية وعلمائهم . على أن جميع الإسماعيلية ، تقريبا ، يرون أن محمد بن إسماعيل هو الناطق السابع (١) ، وأنه أتى بشريعة جديدة هي شريعة التأويل . ويقول الداعي إدريس عماد الدن (٢) : إن شريعة محمد بن إسماعيل لم تنسخ شريعة محمد عير النظرية صداها في العالم الإسماعيلي في دوري الستر والظهور .

والواقع أن هده النظرية ترمى إلى غرض سياسي خطر ، هو بعث الأمل في نفوس الاتباع ، وجعلهم يعتقدون إمكان ارتفاء الحدود السفلية من حدود المستجيبين ، ويصلوا إلى أرقى الحدود وأعلاها درجة : فالدعاة مثلا إذا أخلصوا ، وصلوا إلى رتبة الائمة ، فالنطقاء فما فوق رتبة الحجج ، وإذا أخلص هؤلاء الحجج وصلوا إلى رتبة الائمة ، فالنطقاء فما فوق ذلك . ويفسرون ذلك بأن النفس السكلية التي يمثلها الإمام ، تستطيع أن تصل إلى مرتبة خالقها ، وهو العقل السكلي الذي يمثله الرسول على الارض ، وذلك راجع إلى دوام حركة النفس السكلية وميلها إلى الرفعة والتطلع إلى رتبة العقل السكلي ، وأنها بحركاتها هذه تتحد بمصدرها الاصلى (٣). وهكذا يحرص كل ، حد ، من حدود وأنها بحركاتها هذه تتحد بمصدرها الاصلى (٣). وهكذا يحرص كل ، حد ، من حدود الدعوة الإسهاعيلية على التمسك عبادئ المذهب الاسهاعيلي ، لأن في ذلك التمسك ممار هذه النظرية ، واجتمعت فيه رتبتان ، أوحدان من رتب الدعوة وحدودها ، هما رتبتا الحجة والإمام . ويرى الإسهاعيلية فوق ذلك أن عبيد الله اجتمعت فيه صفتا النبوة والإمام . ويرى الإسهاعيلية فوق ذلك أن عبيد الله اجتمعت فيه والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية ولين الرتب الثلاث : الحجمة ، والإمام ،

Ikbal: The Development of Metaphysics in Persia, p. 62 (1)

Carra de Vaux : Les Penseurs de l'Islam, vol. v. p. 35 (1)

lbid. (r)

لهذه النظرية , وإنما نكتني بأن نقول : إن عبيد الله جنى نمارهـ ، حيث وجـ د مجتمعا يقدسه , لجمه بين صفات الكمال المذهبي كلها ، وتفانيه في الإخلاص لمذهبه وجماعته , وأنه مهذا الإخلاص يسمو إلى أعلى الدرجات .

وكان من أثر ظهور هذه النظرية أن تفانى جماعات الإسهاعيلية فى الدفاع عن شخص عبيد الله، وإقامة دولته. انظر جمود ابن حوشب فى المين، وأبى سعيد الجنابى فى البحرين، وما قام به أبو عبد الله الشيعى وأنصاره فى المغرب، تر أن ذلك كله راجع إلى عقيدة الإسهاعيلية فى إمامة عبيد الله التى اتحدت بالنطق النبوى أو النبوة أيضا. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، فإن هذه النظرية جعلت جميع المستجيبين بحيث يستسلم كل منهم إلى رئيسه الأعلى، أو مفيده على حد تعبيرهم (ما وراه خود)، ويطيعه طاعة عمياء. وبهذا الخضوع ساد المذهب الإسهاعيلى والمجتمع الإسهاعيلى والمجتمع الإسهاعيلى (١).

ثانيا: عصمة الإمام عبيد الله اليس من شك في أن القول بعصمة الإمام أمر ممترف به من جميع الإسماعيلية منذ فجر تاريخهم ؛ إنهم يردون على من يقول : إن إسماعيل بن جعفر الصادق شرب الخر ، بأنه لا جناح عليه ، وأنه فعل ذلك لحكمة لا يدريها أحد . ولذلك كان من الواجب ألا يمترض إنسان على فعل الأثمة . ويقرر الإسماعيلية فيا بينهم وأن من يولد إماما لا يمكنه أن يقترف الجريمة » ، وأن شرب الخر غير محرم على الأثمة ، وأن هؤلاء ليسوا مجربن على الصوم أو الصلاة أو الحج ، أو غير ذلك ، لانهم من الحاصة ، وأن تكاليف الشريعة مقصورة على العامة وحدهم ، وأنه ولا تنظيق أو امر الشرائع الظاهرة على عالم الحقيقة الباطنة المطلقة ، التي ينتمي إليها هؤلاء الأثمة »(٢). ويرى الإسماعيلية ، فوق ذلك ، أن الأثمة قادرون على فسخ أو امر الشرائع السابقة ، وغلا بعضهم في ذلك فقالوا : إن الإمام معصوم حتما ، على حين لا يعصم غيره حتى الأنبياء أنفسهم (٣) . وفي الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل المه المهدين الله المهدين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل المه المهدين ، و المهدين ، و المهدين ، و المهدين المهدين ، و المهدين ا

Carra de Vaux : Les Penseurs de l'Islam, vol. v. p. 35. (1)

Ivanow: Kalami Pir, p. xliii (1)

<sup>(</sup>٣) ابن الوليد : تاج العقائد ومعدن الفوائد ( نشرء الاستاذ إيفانو ) ص ٠٤٠

الأئمة على الأنبياء والرسل ، بلكانوا يفضف النبوة والإمامة. ولكن الذي لا نشك فيه ، أن المستحيبين الذين كانت حياتهم مرتبطة بعبيد الله ارتباطا وثيقا ، كانوا يقدرونه ويحترمونه كثيرا ، ولكنهم لم يصلوا به إلى درجة العبادة . أما أولئك الذين كانوا بعيدين عنه ، فقد كانوا أكثر تطرفا في تقديسه ، حتى كانوا يعتقدون عصمته اعتقاداً لا يعتوره شك .

أما الغرض السياسي الأول من القول بعصمة الأئمة ، فيتلخص في جعل العامة من الإسماعيلية يخلصون لإمامهم ظاهرا كان أو مستورا . وقد كان لهذه النظرية أثرها في جذب المستجيبين إلى الدعوة وأنصارها ، وخضوعهم لعبيد الله خضوعا أعمى . ويتجلى القول بعصمة الأئمة في تآليف الدعاة المشارقة خاصة كالنسني والسجزى ( ٣٣١ ه ) .

ثالثا: نظرية التعليم من عبيد الله. يعتقد الإسماعيلية أن أسرار الشرائع وبواطنها وقف على الأنمة وحدهم، وأنه لا يمكن معرفة هذه الأسرار إلا عن طريقهم أنفسهم ، أوعن طريق أنصارهم من الدعاة . وقد استغل دعاة الأئمة المستورين في الدور القدر الحدر القادر الفائمة المنظرية في تثبيت نفوذهم ، بدعوى أنهم نواب الأئمة وحججهم. ولا غرو فقد كان نواب الأئمة من بيت القداح ، وعلى رأشهم عبيد الله ، ينادون بالتعليم من الإمام المستور ، أو نوابه ، حتى يستغلوا ذلك لمصلحتهم ، وينالهم من تقديس الاتباع لهم ما يناله الآئمة أنفسهم ، ومن شم يرون وأن كل زمان لا بد فيه من إمام معصوم ، يرجع إليه فيا يستبهم من أمور الدين ، (١) .

وكان أول من روج تلك النظـــرية الخطيرة ، عبد الله بن ميمون القداح . ونستطيع أن ندرك ذلك من مقابلة ابن حوشب للامام الحسين بن أحمد بن عبد الله ابن محمد بن إسهاعيل ، وكذلك من مقابلة ابن فضل له (٢) (أو لأحمد بن عبد الله بن ميمون القداح) . و بظهر أن القائلين بنظرية التعليم كانوا قوة هائلة ، وأن نظريتهم هذه قد لقيت رواجا كبيرا على مر السنين ، و فظهـرت حجتهم في إظهار الحاجة إلى التعليم و المعلم ، وضعف قول المذكرين في مقابلته ، (٣) .

<sup>( )</sup> الغزالى : فضأ ثبح الباطنية ص ٨ .

<sup>(</sup>٢) أنظر ص ٧١ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) الغزالم : المنقد من الصلال ص ١١٠٠

وكان عبيد الله يستغل نظرية التعليم ويبثها بين أشياعه ، كابن حوشب ، وأبى طاهر الجنابى وغيرهما ، وأن هـذه الرسائل التى تبودات بين عبيد الله وبينهم تدل على صحة ما ذهبنا إليه . حقيقة راجت نظرية التعليم فى القرنين الحامس والسادس ، حتى خشى الناس ازدياد خطرها ، فهب العلماء السنيون يقاومونها ، كما نرى ذلك واضحا فى أقوال أبى بكر الباقلانى من علماء القرن الحامس ، والغرالى من علماء القرن الحامس ، والغرالى من علماء القرن السادس الهجرى . ومع هذا فإن أسس نظرية التعليم وضعت فى دور الستر الأول (الدور القداحي) ، وأفاد منها عبيد الله فى ستره وظهوره (١) .

ويخيل إلينا أن عبيد الله وغيره من الأئمة المستورين والأئمة الظاهرين، لم يريدوا أن يأخذوا علومهم عن أئمة السنيين أو الاثنا عشرية أو المعتزلة أو ما إلى ذلك ، فكانوا يقولون لأتباعهم : ولا بد من الانقياد للشرع في تكاليفه ، على التفصيل الذي يفصله الإمام من غير متابعة الشافعي وأبي حنيفة وغيرهما وإن ذلك واجب على الخلق والمستجيبين ، إلى أن ينالوا رتبة الكال في العلوم ، فإذا أحاطوا من جهة الإمام بحقائق الامور ، واطلعوا على بواطن هذه الظواهر ، انحلت عنهم هذه القيود ، وأنحطت عنهم التكاليف العملية ، (٢) .

رابعا : عبيد الله وإمامة الاستيداع . وينفرد جماعة الإسماعيلية بنظرية جديدة من نظريات الإمامة ، تلكهي نظرية الإمام المستودع . وعلى الرغم من أنناقد تعرضنا

<sup>(</sup>۱) كانت المناظرة حادة بين الاسماعيلية و بين علماء السنيين ، لأن السنيين لايقرون بنظرية الامام المنصوم ، ولا بنظرية التعليم ، كا يفهمها الاسماعيلية ، ويردون من يعتقد سهما بالالحاد والسكفر . يتعشى ذلك من وصف الغزالى مذهب التعليم فى قوله : إنه و مذهب ظاهره الرفعن (أى التشيع لعل وأبنائه ) ، وباطنه السكيفر المحصن ، ومفتحه حصر مدارك العلوم فى قول الاعام المعصوم ، وعزل العقول عن أن تسكون مدركة للحق ، لما يعتربها من الشهات ، ويتطرق إلى الطار من الاختلاقات ، وإيجاب الطلب الحقل بطريق النعليم والنعلم ، وأنه (أى الاعام) مطلع من جهة الله على حميح أسراد الشرائع ، يهدى إلى الحق ، ويكشف عن المشكلات ؛ وأن كل زمان فلا بد فيه من إمام معصوم ، يرجع إليه وبا يستهم منه أمور الدين (فضائح الباطنية س ٧ - ٨) ، وليس هذا فقط ، بل يعيب الغزالى عليم قولهم : إن الامام الظاهر و,قد علم الدعاة و بنهم فى البلاد ، وهر ينتظر مراجعتهم إن اختلفوا ، أو أشكل عليم مشكله ،

<sup>(</sup>٢) الغزالى: فضائح البأطنية ص ١٠ ٠

لهذه النظرية في غير موضع من هذا الكتاب، نرى من الواجب ألا نوافق القائلين، بأن نظرية الاستقرار والاستيداع نظرية حديثة ، لم تدخل في المذهب الإسماعيلي إلا في العصور المتأخرة ، لأن هذا القول ينقضه مؤلفات جعفر بن منصور اليمن الذي عاصر المهدى ، والقائم والمنصور ثم المعز ، وجعفر الحاجب الذي شاهد حوادث فرار عبيد الله المهدى ، وتكلم عليها في إسهاب ، كما ينقضه غير هذين من المؤلفين .

و نستطيع أن زد على الاستاذ إيقانوحين ينني نظرية الاستيداع في عهد عبيد الله المهدى ، بأن عبيد الله لو صح أنه من سلاله القداح , لما أمكن نقل الإمامة إليه ، لانه من غير سلالة على " وما رأينا أجنبيا عن هذه الاسرة يستطيع أن ينال شرف الإمامة (۱) ، بأنه ليس من الضرورى عند الإسماعيلية أن بكون الشخص ابنا حقيقيا لآخر حين يقال فلانب فلان ، لأن الابقديكون أبا روحانيا أوأبا جسمانيا . وبندلك لا يبعد أن يكون عبيد الله الابن الروحاني للامام الحسين بن أحمد بن عبد الله ابن عمد بن إسماعيل ، و بالتالي الاب الروحي للقائم بأمر الله ، الإمام الإسماعيل .

أضف إلى هذا ما ذكرناه من قبل، وهو أن الإسماعيلية يؤولون القرآن تأويلا غير صحيح، في سبيل إقرار نظريتهم في الاستيداع والاستقرار، فيقولون: إن الامام المستقر، والإمام المستودع هما المقصودان من قول الله تعالى: ( وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها، ويعلم مستقرها ومستودعها، كل في كتاب مبين) (٢)، ومذا ومن قوله تعالى: ( فمستقر ومستودع قد فصلنا الآيات لقوم يفقمون (٣)). وهذا الشرح لا يتفق مع شرح الآيات شرحا معقولا.

ويجب ألا" يعزب عن أذهاننا أن الإسماعيلية كانوا يقصدون من نظرية الاستيداع نني إمامة معارضيهم ؛ ولذلك حاربوا أبناء الحسن بن على بن أبي طالب هذه النظرية ، بدعوى أن الحسن كان إماما مستودعا ، وأن أخاه الحسين إمام

Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 153-5. (1)

<sup>(</sup>٢) سررة هود آية ٨٠

<sup>(</sup>٣) سررة الأتمام آنة xp.

مستقر . ولذلك كان لنظريتهم هذه أثرها في انضام فلول الحسنيين ، أتباع الحسن بن على وأبنائه ، على ما رأينا ، إلى الإسماعيلية في العصر العباسي الأول ثم في العصر الثاني ما كما حرب الإسماعيلية الآبي هاشية بتلك النظرية ، فقالوا : إن الحسين استودع أخاه محمد بن الحنفية الإمامة ، لينقلها إلى ابنه على زين العابدين بن الحسين ، وأن عمد بن الحنفية رد الإمامة إلى مستقرها في حياته . وإذن فإن الهاشميين ، أتباع أن هاشم بن محمد بن الحنفية ، استبدوا بالأمر ، كما أن دعوى العباسيين بأنهم أخذوا الأمر عن أبي هاشم هذا تقوم على غير أساس . وكمأن الإسماعيلية اتخذوا مبدأ الاستيداع الإمامي لمقاومة الآبي هاشمية والعباسيين معا . ولا نعدو الحقيقة إذا قلمنا ، إن الغرض الأساسي من نظرية الاستيداع الإمامي ، هسو مقارعة الاثنا عشرية ، وإبطال ادعائهم أن موسى الكاظم نال الإمامة بعد جعفر الصادق، فإن المعتدلين من الإسماعيلية يقرون بأن موسى الكاظم كان مع محمد بن إسماعيل كالحسن موت أبيه ، ولكنهم يقولون إن موسى الكاظم كان مع محمد بن إسماعيل كالحسن موت أبيه ، ولكنهم يقولون إن موسى الكاظم كان مع محمد بن إسماعيل كالحسن موت أبيه ، كذلك كان موسى الكاظم مستودعا لإمامة محمد بن إسماعيل وأبنائه ، فهكما أن الحسن كان إماما مستودعا للحسين وأبنائه ، فعكما أن الحسن كان إماما مستودعا للحسين وأبنائه ، فعكما أن الحسن كان إماما مستودعا للحسين وأبنائه ، فعكما أن الحسن كان إماما مستودعا للحسين وأبنائه ، كذلك كان موسى الكاظم مستودعا لإمامة محمد بن إسماعيل وأبنائه ().

والواقع أن الإسماعيلية استخدموا نظرية الاستيداع الإمامي ، لمقاومة الاثنا عشرية ، وإبطال حقهم في الإمامة من جهة ، وجذبهم إلى المذهب الإسماعيلي من جهة أخرى ؛ لأنهم أقروا للاثنا عشرية بإمامة موسى الكاظم ، والكنهم ، في الوقت نفسه ، نفوها عن أبنا ته . وقد استغل عبيد الله وأنصاره هذه النظرية أحسن الستغلال ، كما يظهر ذلك واضحا من هذا النقاش الطريف الذي قام بين الداعي إدريس وبين الاثنا عشرية ، والذي يبين مدى استغلال الإسماعيلية نظرية الاستيداع بقوطم : وإن الصادق عليه السلام أقام موسى بن جعفر حجابا على الاستيداع بقوطم : وإن الصادق عليه السلام أقام موسى بن جعفر حجابا على محد بن إسماعيل ، وعلى من جعله له بابا ، الذي هو ميمون ، الستر عليه والكفيل. وكان موسى دارسا في التأويل والحقيقة ، واجتمع عليه كثير من الشيعة المخالفين الطريقة ، فقصدوا الاسم دون المسمى ، وقنعوا باللفظ دون المدنى ، ، أى أن من

Ivanow: Kalami Pir (Introduction), pp. xLviii. (1)

قال بإمامة موسى السكاظم ، لم يفهم حقيقة هذا الاستيداع الإمامي (١).

خامسا: عبيد الله والنعيين بالنص. يذهب الإسماعيلية إلى القول بأن عبيد الله وغيره من الأثمة الإسماعيلية ، قد عين كل منهم بالنصر من الإمام السابق . وسواء أكان عبيد الله الابن الجسدى للامام الحسين أم الابن الروحى له ، فقد عين بنص من الإمام الحقيق المستقر ، وهو الحسين . ويرى الطوسى أن الإمامة . أو القدسيه ، على حد تعبيره ، تنتقل من الآب إلى الابن عن طريق الميلاد الطبيعى، فيكون ذلك بمثابة نص من الآب بتعيين ابنه (٢) . وكذلك يرى الإسماعيلية أن الإمام ، بما أوتيه من معرفة خارقة للعادة ، يستطيع أن يعرف أى أبنائه قد ناله النص ، أى انتقلت إليه الإمامة (٣) . كما يرون أن الإمام لا يخطى ، في معرفته النص ، أى انتقلت إليه الإمامة قوة لا ترد ولا يمكن فسخها ونقضها .

ونستطيع أن نتحقق من أن الإسهاعيلية اتخذوا هذه النظرية كسابقتها لمقاومة الاثنا عشرية , ليبطلوا إمامة موسى الكاظم أولا ، ويؤكدوا تقليد أخيه الأكبر ، إسهاعيل , بالنص من جعفر الصادق ،كما يقولون ، إن التعيين الأول هو الصحيح , والنص عليه لا يرجع القهقرى ، والبداء (٤) من الله ومن الأئمة محال , وبهذا تعتبر نظرية تعيين الإمام بالنص ، التي استمسك بها عبيد الله وسواه ، . ثورة سياسية خطيرة من الإسماعيلية على الاثنا عشرية .

و يعتقد الإسماعيلية اعتقادا جازما بأن إمامهم إسماعيل وخلفاه، هم الأئمة الحقيقيون ، لأنهم كانوا جميعا يعينون بالنص ، وبخاصة إسماعيل الذى نص عليه أبو جعفر الصادق، ويعترضون فى الوقت نفسه على إمامة موسى الكاظم، ويقولون،

<sup>(</sup>١) الداعي عماد الدين إدريس: زهر المعاني ( من المتخب ) ص ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) روضة التسليم ص ٩٩٥ ( من الجلة الأسيوية الملكية سنة ١٩٣١ ) .

<sup>(</sup>٣) وردفى كتاب كلامى بير (ص ٧٦) أن الامام يدين ابنه تعييناً مياشرا، أى بالنص، وأن ذلك النصفد يكون تصريحا أو تليحا . ولذلك كان من الضرورى أن يعين الامام أحد أبنائه خليفة له، أو يعلن أن فلانا سيصبح إماما بعده.

<sup>(</sup>٤) البدا. ; من بدله إذا راجع نفسه ، ثم نقص قوله .

إنه لو كان موسى إماما مستقرا حقا ، لما انقطع نسله بالحسن العسكرى وابنه محمد المنتظر ، على عكس الإمامة الإسماعيلية ، فإنها باقية ما بق الدهر ، وأنه لا بد من وجود إمام إسماعيلى ، ظاهر أو مستور ، حتى لاتخلو الأرض لحظة من إمام ، وإلا مادت بأهلما(١).

سادسا: استمرار الإمامة مدى الدهر. يعتقد الإسماعيلية، في عهد عبيد الله المهدى وبعده، استمرار الإمامة إلى آخر الدهر؛ ولذلك وضعوا أحاديث كثيرة، يثبتون فيها نظرية استمرار الإمامة، فيقولون: إن الكون لا يستطيع البقاء لحظة بدون إمام، وإنه لو فقد الكون إمامه لحظة واحدة لذهب وتبدد. وكان من أثر ذلك أن ظل الإسماعيلية يعتقدون إلى اليوم بقاء الإمامة في أحد سلالة الإمام الطيب ابن الآمر (وهؤلاء هم البهرة)، الذين يترقبون الفرصة المواتية لظهوره، لينشر دين التوحيد والعدل بين الحلق. ويعتقد جماعة من الإسماعيلية في الوقت نفسه (وهم المنوجيد والعدل بين الحلق. ويعتقد جماعة من الإسماعيلية في الوقت نفسه (وهم المنوجيد والعدل بين الحلق، في الإمامة في زعيمهم سمو أغاخان. وهم جميعا بهرية المنوبا أو أغاخانية يؤمنون بأن إمامتهم باقية ما بتي الدهر، وإلا مادت الأرض بأهلها وبما يوضح عقيدتهم في استمرار الإمامة، قول جعفر بن منصور اليمن: والإمامة لاتنغير جاريا أبدا مع مرور الدهر. فالأثمة ينتقلون ويصيرون إلى دار كرامته ومحارضوانه، بغيبة أشخاصهم، وقيام الحلف منهم في مقام السلف باتصاله بالإمامة، لأن الإمامة تنتقل ولا تزول، وإنما الأثمية، صلوات الته عليهم! يتوارثون بالانتقال والاتصال، خلفا عن سلف، كما أن عرش الله حال لا مزول (٢)».

سابعا: الستر والظهور . من نظريات الإسماعيلية المحببة إليهم ، نظريتا الستر والظهور ، وقد تسكلمنا عليهما . ويهمنا هنا أن نقول ، إن عبيد الله من الأثمة الذين نالوا صفتى الستر والظهور معا ، وإنه نجح فى الأمرين نجاحا يذكر ، فكان فى ستره يعتمد على جماعة بوغلون مثله فى التخنى ، ويتفننون تفننا يقهم عادية «الاضداد ، ،

<sup>(</sup>۱) کلامی بیر ص ۴۲ ۰

<sup>(</sup>٢) الداعي عماد الدين إدريس: زهر المعاني ( من المنتخب ) مس ١٥٠ .

فنراهم تارة تجارا ، وأخرى من المتصوفين ، وثالثة يتزيون بزى النساء . وليس هذا كل شيء ، بل استغل عبيد الله ، كغيره من أثمة الاستتار ، فرصة هذا الستر ، وماذ الجو إشاعات تؤكد قرب ظهور المهدى المنتظر، فاندفع الناس إلى طائفة الإسهاعيلية الدفاعا أدى إلى قيام الدولة الفاطمية . والواقع أن الإسهاعيلية كانوا ينشرون أن إمامهم حي يتحين الفرصة المظهور ، وأنه يعمل فى الحفاء ، ولو تكاتف الاتباع حوله ، وأقاموا له دولته ، لظهر بينهم ، وملكهم الأرض جميعا . وكان لهذا القول صدى في قلوب الناس ، وخاصة الاثنا عشرية ، الذين ملوا انتظار إمامهم ومهديهم. وبذلك كان الستر وسيلة استغلال من هذه الناحية ، كما كان الحجج وكبار دعاة الإسهاعيلية يستغلون استتارالائمة ، ويعملون على تقوية نفوذهم باسم هؤلاء . وهذا ماحدا بعض المؤرخين على القول بأن أبناء القداح ، ومنهم سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو المهدى ، قد استغلوا ذلك ، وأصبح نفوذهم يفوق نفوذ الائمة أنفسهم . وإن نظرية الستر و بعث الأمل بظهور المهدى ، قد راجت رواجا كبيرا بين الشعوب التي اضطهدها العباسيون ، فولوا وجوههم شطر المنقيد الإسهاعيلي وأنصاره من الحجج والدعاة .

وهاك صورة من صور التخنى ، التى كان الأئمة والحجج والدعاة من الإسماعيلية يلجئون إليها، قال الداعي إدريس: وكان لشدة استنار الإمام، عليه السلام! إذا أخذ أحد من حدود دينه العهد ، مستجيبين إلى دعوته ، يقول له : وإنك سمعا وطاعة لولى العصر ولا يفوه باسمه ، وإذا ترشح في العلم ، وعلت فيه درجته ، وار تفعت منزلته ، كتب له اسم الحجب ، ولا يكشف له اسم إمامه ، ولا يبينه بإشارة ولا عبارة في كلامه ، إلا بحد قد بلغ الإطلاق ، واستحق كشف معرفة إمامه باستيجاب واستحقاق . وجرى ذلك مدة الأثمة المستورين ، حتى طلعت شمس الحق من مغربها ، وأنارت آفاق الدين ذلك مستمسك بالعروة الوثنى ، (۱) . ويقول الداعي إدريس في موضع آخر : في أخذ العهد على مستجيب سمى له أحد أولئك الحجب ، حتى يمضى الوهم إليه

<sup>(</sup>١) زهر الماني ( من المنتخب ) ص ٥٩ .

سترا على صاحب الأمر، وجرت بذلك السنة والقضية في الأئمة المستورين الثلاثة (١). فمن ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الأئمة بأسهاء مختلفة، ما اتفق منها في ذلك ائتيان، (٢). وهذا يفسر لنا اختلاف أسهاء الأئمة أحيانا، وخلطها بأسهاء حججهم من أبناء القداح أحيانا أخرى.

ولا يقل الظهور عند الإسهاعيلية شأنا عن الستر؛ ولذلك استمر تقديسهم لعبيد الله المهدى بعد قيام الدولة الفاطمية. إلا أن دعاة الإسهاعيلية في عهد عبيد الله كانوا نشيطين في دور ستره، خاماين نوعا ما في دور ظهوره (٣). وهدا القول ينطبق على دعاته المقربين إليه؛ أما دعاته الذين عاشوا بعيدا عنه كأبي طاهر الجنابي بنطبق على دعاته المقربين إليه، أما دعاته الذين عاشوا بعيدا عنه كأبي طاهر الجنابي (٣٣٧ه)، والنسني (٣٣١ه)، والسجزى (٣٣١ه) وغيرهم، فكانوا على على شيء كبير من الحرية والاستقلال في الوأي، ولو أن عبيد الله كان يعمل دائما على إشعارهم بقوة شخصيته ووجوده.

وعلى أَلْجُلَة فهذه أهم نظريات الإسماعيلية ، وخاصة في عهد عبيد الله ، في الإمامة .

أما تاريخ الدعوة القديمة ، فقد من في ثلاثة أدوار ، يسمى الدور الأول منها دور التكوين أو دور الستر ، وينتهى هذا الدور بقيام الدولة الفاطمية . وأما الدور الثانى ، فيعرف بدور الظهور ، وفيه أصبح الأئمة خلفاء ، ويبدأ بقيام الدولة الفاطمية سنة ٢٩٦ ه ، وينتهى باختفاء الإمامة في شخص الإمام الطيب بن الآمر سنة ٢٧٥ ه . ومن ثم يبدأ الدور الثالث من أدوار الدعوة القدعمة ، وهناك جماعة

<sup>(</sup>١) يقصد بمؤلاء : الامام عبد الله الأكبر ابن محمد بن إسماعيل ، والامام أحمد بن عبسد الله ثم الحسين بن أحمد .

Dozy: Esaai sur l'Histoire de l'Islamisme, p. 261. (v)

<sup>(</sup>٣) ويجدر بنا أن نوضح فى كلمة عاجلة أدوار الستر وأدوار الظهور فى تاريخ الاسماعيلية ، الواقع أن تاريخ الاسماعيلية يبدأ ببداية الدولة العباسية ، ولكنه لا يزال يساير تاريخ الاسلام حتى اليوم . وقد مر تاريخ الاسماعيلية ، بوجه عام ، فى شكلين سياسيين أساسيين هما : الدعوة القديمة ( منذ ظهور المذهب الاسماعيلي حتى اليوم ) ، وأنصار هده الدعوة فى تلك الآيام هم البهرة ؛ والدعوة الجديدة ( منذ ويناة المستنصر حتى اليوم ) ، ويمثلها حديثا جماعة الخوجات ،

يعرفون باسم الطيبية ، وينادى هؤلام بإمامة الطيب ثم أبنائه من بعده ، ويعرفون باسم الهرة .

أما الدعوة الجديدة فقد مرت في أدوار أربعة ، يعرف أولها بدور السترالاول. (٨٨٥ — ٥٥٥ ه) . وكان دعاة النزارية يدعون فيه لإمام مستور من أبناء نزار ابن المستنصر ، ويبدأ الدور الثانى بادعاء الحسن الثانى (٣٦١ ه) أنه حفيد الإمام نزار بن المستنصر ، ومن ثم يستمر دور الظهور بين النزارية حتى يبيدهم هولاكو ، ويقتل آخر ملوكهم في سنة ٥٥٦ ه . ومن هذا الوقت يبدأ الدورالثالث ، وهو دور اختفاء أثمة النزارية أو دور الاختفاء الثانى ، وينتهى بظهور أغاخان محمد حسين . ويستمر الدور الرابع ، وهو دور الظهور الثانى ، حتى اليوم ، وتتمثل فيسه الإمامة الإسماعيلية النزارية في شخص أغا خان ، الذي يعتقد أنصاره اعتقادًا جازما أنه من سلالة على وفاطمة ، ويغلون في حمه و تقديسه .

# (٤) الدعوة العامة للجميع :

وضع مؤسسو المذهب الإسماعيلي مبدأ الدعوة لمذهب عام يتفق مع مشارب الجميع . وكان عبد الله بن ميمون أول من وضع تلك الاسس ، وسار على هديها أبناؤه من بعده مع الأئمة المستورين المعاصرين لهم . ومن ثم وجد الزرادشتية والمانوية والمزدكية والصابئة ، واليهود والمسيحيون والشيعيون والسنيون وغيرهم في المذهب الإسماعيلي كل ما تصبو نفوسهم إليه . وقد قلد الإسماعيلية في ذلك جماعة العيسوية الاصفهانية اليهودية ، التي كانت تنادى بصحة نبوة موسى و عمد . وكان الإسماعيلية يقولون الزرادشتى : إن نبيه زرادشت كان على حتى ، وإن مبادئه على الإسماعيلية يقولون الزرادشتى : إن نبيه زرادشت نفسه هو على بن أبي طالب ، وبعبارة حتى كذلك ؛ كما كانوا يقولون إن زرادشت نفسه هو على بن أبي طالب ، وبعبارة أخرى الإمام المستور . وكذلك كانوا يقولون مثل ذلك لمعتنق الأديان الآخرى : فعلى بن أبي طالب ثم عبيد الله هو نفسه حلول لزرادشت ومانى ومزدك ، وموسى وعمد مرابية ، وعلى أيضا . يقولون بهذا لجميع أنصار المذهب الإسماعيلية الأوائل ، ومعتنق الأديان المختلفة . وقد نحا إخوان الصفا في ذلك منحي الإسماعيلية الأوائل ،

فجعلوا يحثون الإخوار على عدم الغض من شأن مذاهب الآخرين أو احتقار مؤلفاتهم، وينهونهم عن الغلو المذهبي .

وفى أو اخر القرن الثالث وأو ائل القرن الرابع انتشرت فكرة التعميم، وهو الالتجاء إلى المسائل العامة التى تلائم أفكار الناس، على اختلاف أديانهم ومذاهبهم، ومن ثم لجئوا إلى فكرة التأويل والباطن، بمعنى أنهم كانوا يؤولون الآيات القرآنية والأحاديث النبوية وما ورد فى الكتب السماوية الأخرى وغيرها، بما يتفق مع ميول معتنق هذه الأديان والمذاهب، وإذن فإن دعوة الإسماعيلية إلى مذهب عام، لم تكن إلا صدى للحالة السائدة فى عصرهم؛ ولذلك عملوا على جذب الفيلسوف والمعتزلي والمتصوف وغيرهم إلى صفوفهم، كما عملوا على أن تكون تعاليمهم متفقة مع تعاليم هؤلاء وأولئك.

ومن ثم نرى علماء الإسهاعيلية يتعمقون في دراسة المذاهب والأديان الآخرى با فكانوا يدرسون التوراة والإنجيل والفلسفة والتصوف و مذاهب الجوس، ومبادى، الفرق الإسلامية الآخرى، ليلائموا بذلك بين عقائد المذهب الإسهاعيلي وعقائد المذاهب الآخرى. ومن ثم نرى الداعي النسني (٣٣١ه)، والداعي السجزى (٣٣١ه) في عهد عبيد الله ، وحميد الدين الكرماني في عهد الحاكم ، وعبد الله بن ميمون نفسه قبل ذلك ، ملمين إلماما تاما بالتوراة والإنجيل وعقائد المذاهب الآخرى. ولا غرو فقد استمر الإسماعيلية منذ عهد عبيد الله المهدى (بل قبله) حتى اليوم، على هذه السياسة ، فنرى كتب الدرزية تشيد باليهودية والمسيحية وغيرهما ، كا نرى تزارية الشام يتحدثون مع مبشرى الصليبيين ، ويعملون على جذبهم المذهب نزمي تزارية الشام يتحدثون مع مبشرى الصليبيين ، ويعملون على جذبهم المذهب الإسماعيلي ، بدعوى أن عيسى بن مريم هو على ، وأنه هو إمامهم الإسماعيلي . ولم نذهب بعيدا ؟ ألم يعمل الإسماعيلية على جذب اليمنيين إلى مذهبهم ، فقالوا لهم : إن الدين يمانى ، والحكمة يمانية ، وكل شيء يخرج من الهن ؟ ألم يقولوا لهم : إن الدين سيظهر من اليمن على يد المنصور (أى ابن حوشب) ؛ فلما لم تلائمهم الظروف المهددى سيظهر من اليمن على يد المنصور (أى ابن حوشب) ؛ فلما لم تلائمهم الطوف وأنصاره يستميتون في حرب الاغالبة ، حتى أقاموا الدولة الفاطمية سنة ٢٩٨ هـ وأنصاره يستميتون في حرب الاغالبة ، حتى أقاموا الدولة الفاطمية سنة ٢٩٨ هـ وأنصاره يستميتون في حرب الاغالبة ، حتى أقاموا الدولة الفاطمية سنة ٢٩٨ هـ وأنصاره يستميتون في حرب الاغالبة ، حتى أقاموا الدولة الفاطمية سنة ٢٩٨ هـ و

كذلك نرى جماعة الدرزية يعتقدون في رسالتهم , السفر إلى السادة ، ، أن دين الدرزية أودين التوحيد على حد تعبيرهم ، سيسود العالم ، ويجمع بين دفتيه الأديان الإخرى والمذاهب والفرق المختلفة . كاكان الإسماعيلية يأتون بالأحاديث التي تؤيد هذا الاتجاه ، فيروون عن محمد الباقر بن على زين العابدين أنه قال : . إذا قام قائمنا أهل البيت ، قسم بالسوية ، وعدل في خلق الرحمن ، البر منهم والفاجر منهم . من أطاعه أطاع الله ، ومن عصاه عصا الله . ويستخرج التوراة والإنجيل وسائر كتب الله بأنطاكية ، فيحكم بين أهل التوراة بتوراتهم ، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم ، وبين أهل القرآن بقرآنهم ، (١) . وهكذا كان المذهب الإسماعيلي ، كا يقول ميور (٢) ، محاولة يقصد بها جمع الأديان في دين عام يسمى الدين السابع أو دين محمد بن إسماعيل .

وقد أثارت هذه الحركة مخاوف العلماء السنيين ، فوقفوا للإسماعيلية بالمرصاد يعيبون عليهم طريقتهم . يتضح ذلك بجلاء فيما ورد فى أبحاث ابن رزام وعبدالجبار والباقلانى ، ثم فيما ذكره الغزالى وابن تيمية وغيرهم . وبعبارة أخرى ، كانت هذه الفكرة الجامعة الشاملة تجد طريقها معبدا بين قلوب القرامطة ، وكان يناصرها عبيد الله المهدى ومن جاء بعده من الحلفاء الفاطميين . ومن ثم نراهم يقربون إليهم اليهود والنصارى ، ويتخذون منهم الوزراء ، ويسرفون فى التسامح الدينى ، حتى آلمت هذه السياسة الرعايا السنيين . وفى الحق أن هذه الدعوة الشاملة كانت تعتبر فى نظر الإسماعيلية قاطبة فى كل زمان ومكان حركة إصلاح شامل . ومن هنا يتضح التشابه الكبير بين الإسماعيلية والبهائية الذين يقولون بصحة الأديان جميعا ، ويدعون للتوفيق بينها . ويجد هؤلاء البهائية اليوم من المعارضة والمقاومة ما كان بجده الإسماعيلية وخصوصا بين القرامطة (٣).

<sup>(</sup>١) شرح الأخبار ( من المنتخب ) ص ١٧٤.

Muir: The Caliphate, Its Rise, Decline and (7)
Fall, p. 558.

Arnold: The Preaching of Islam, p. 212. (r)

### (ح) الاشتراكية:

من أهم التهم التي يوجهما السنيون للاسهاعيلية ، أنهم اشتراكيون ، ينادون بالإباحة في المال والنساء . وقد رأينا كيف استغل المتشيعون . الذين تشيعوا تشيعاً قبيحاً ، آراء المزدكية في أواخر الدولة الأموية ، وعملوا على نشرها بين. المسلمين ؛ حتى إن نظام الملك وغيره عزوا ذلك إلى تأثير رخُسرٌ ما، امرأة مزدك ، وقالوا : إن عمارا بن بديل المعروف بخداش ، وكان أحد كبار دعاة العباسيين في إ فارس ، كان بمن يؤمنون بمبادى. « خُرُر ما ، زوجة مزدك في الاشتراكية ، وأن قتله لم يضع حدا لهذه الآراء الخطرة . بل لقد لقيت هذه الاشتراكية رواجا بين الفاطميين، أتباع فاطمة بنت أبى مسلم الخراسانى وابنها فيروز ، وبين غيرهم من فرق الأبي مسلمية ، أتباع أبي مسلم نفسه ، الذي رمى بنفس التهمة ، وهي اعتقاد المذهب المزدكي الاشتراك. ولم تُكن ثورة سُنْماذ المجوسي ، والمقنع الخراساني من بعده، إلا تشجيعًا لنشر مبادى. الاشتراكية المزدكية المجوسية بين الناس. ولثن كان العلماء يسمون أتباع خرما بالخرمية أو الخرمدينية الأواثل ، فإنهم يطلقون على أتباع بابك الخرمي ، الخرمية أو الخرمدينية الأواخر ، ويقولون عن بابك هذا ، إنه أحد أحفاد أبي مسلم الخراساني . وقد ذهب نظام الملك ، وكثير من العلماء إلى القول بأن آراء المزدكية الاشتراكية ، التي كانت منتشرة بين الفرس في أواخرالعصر الساساني،والتي وجدت طريقها بين صفوف المسلمين فيصدر الإسلام، تركزت واستقرت في العصر العباسي الأول ، ثم في العصر الثاني بين الإسهاعيلية أنفسهم ، خاصــة بين القرامطة منهم . وعلى الرغم من أن نظام الملك كان · متحاملاً على هذا المذهب تحاملاً شديداً ، حتى إنه غلاً في الرد على أنصاره ، وخرج فى كشير من الأحيان عن الحد الذي ينبغي أن لا يتجاوز، العالم المدقق ؛ تكاد الأدلة تثبت صحة ما ذهب إليه، إن لم يكن كله، فبعضه على الأقل فيها يتعلق بالقرامطة(١).

ونكتنى هذا بذكر أمثلة قليلة نتبين منها صحة هذه الدعوى ، وهى انتشار مبدأ الاشتراكية بين الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى .

<sup>(</sup>١) انظر ص ٦٤ من هدا السكتاب .

وخير مثل لذلك اشتراكية حمدان قرمط ، الذي يعتبر بحق حجر الزاوية للمذهب الإسماعيلي عند القرامطة ، فقد سن لا تباعه ضرائب مختلفة متدرجة ، انتهت يوضع مالية جماعته بين يديه (۱) ، و توزيعها على الجميع في عدل تام . وبهذه السياسة الاشتراكية استطاع حمدان أن يكون جماعة متحمسة ليس بينها فقير ، كما استطاع بفضل اشتراكيته المالية هذه ، أن يعد العدة لنضال عنيف مع العباسيين ، فاشـترى السلاح الـكمثير بالمال الذي وضعه بين يديه ، وبني دار هجرة كانت تضارع المدن المكبيرة ، « وأقام الدعاة في كل قرية رجلا مختارا من ثقاتها يجمع عنده أموال أهل قريته ، من بقر وغنم ، وحلي ومتاع وغيره . وكان يكسو عاريهم ، وينفق على سائرهم ما يكفيهم ، ولا يدع فقيرا بينهم ولا مختاجا ولا ضعيفا ، وأخذ كل رجل منهم بالانكاش والمحسب جهده ، فيكون له الفضل في رتبته ، وجمعت المرأة كسبها من مغزلها ، والصبي أجرة نظارته للطير ، وأتوه بها ، فلم يتملك أحد منهم الا سيفه وسلاحه ، (۲) .

وبهذه الطريقة الفذة استطاع حمدان قرمط ، فى عهد حجابة عبيد الله المهدى ، أن يكون جماعة متحدة فى الآمال والشعور ، لا هم لأحد منهم إلا أن يحمل سيفه للذود عن حياض جماعته . وهكذا تكونت جماعة حربية قرمطية ، تخضع خضوعا (١) كانت أولى هذه الصرائب , و ضريبة الفطرة ، ، وهى الضريبة الواجبة على كل فرد من القرامطة ،

(۱) کانت اولی هده الضرائب ,و ضریبة العطرة ،، ، وهی الضریبة الواجبة علی کل فرد من الفراه الله و مقدارها درهم و احد . أما الضریبة الثانیة فهی ضریبة ,, الهجرة ،، و مقدارها دینار و احد ، یدفعه المستجیب لرئیسه المباشر ؛ و سمیت بذلك لا نفاقها علی المهاجرین من الاسماعیلیة فی إقامة دور هجرة هؤلا القرامطة . ثم فرض حمدان قرمط ضریبة ثالثة تعرف بضریبة ,, البلغة ،، وهی ما یُستبلغ به ، و یتقرب إلی الله ، و مقدارها سبعة د نا نیر علی كل فرد : ,, فكان ینفذ إلی كل داع مائة بُسلغة ، (وهی طعام علی قدر البنادق ) ، و یطالبه بسبعائة دینار لكل و احد منها سبعة د نا نیر ،، (المقریزی : اتعاظ الحنفا ص ۱۱) . أما الضریبة الرابعة فهی ضریبة ,, الخس ، ، وهی أن یدفع كل مستجیب خس ما یملك و ما یتكسب ، و تعتبر ضریبة الآلفة آخر هذه الضرائب ، و سمیت بذلك لأنها تؤلف بین قلوب الجمیع ، علی ما یعتقدون ؛ وهی أن یدفع كل اسماعیلی جمیع مایمتلك إلی و تیس دعو ته ، وقد عرفهم حمدان ,, أن لاحاجة بهم إلی أموال تسكون هم مهم ؛ لأن الاوض بأسرها ستكون لهم دون غیرهم ، وقال لهم : هذه عنتكم التی امتحنتم بها . . . وطالبهم معهم ؛ لأن الاوض بأسرها ستكون لهم دون غیرهم ، وقال لهم : هذه عنتكم التی امتحنتم بها . . . وطالبهم معهم ؛ لأن الاوض بأسرها ستكون لهم دون غیرهم ، وقال لهم : هذه عنتكم التی امتحنتم بها . . . وطالبهم معهم ؛ لأن الاوض بأسرها ستكون لهم دون غیرهم ، وقال لهم : هذه عنتكم التی امتحنتم بها . . . وطالبهم معهم ؛ لأن الاوض بأسرها ستكون لهم دون غیرهم ، وقال لهم : هذه عنتكم التی امتحنتم بها . . . وطالبهم بشراء السلاح و إعداده ، ، . النوبری ( نهایة الارب ج ۲۳ و روقه ۸۵ ) .

<sup>(</sup>۲) النویری : نهایة الارب ( مخطوط ) ج ۲۳ ورقة ۵۸ .

أعمى لرؤسائها الدينيين ؛ لأنهم اعتقدوا أنهم بعملهم هذا سيكو نون , دولة الله ، وأنهم وحدهم هم , المؤمنون ، وأن الأرض جميعا ستكون لهم . وهذا خير رد على من ينني اشتراكية القرامطة المالية (۱) . وقد ذهب بعض (۲) إلى القول بأن ماقام به حمدان قرمط في عهد عبيد الله من الاشتراكية المالية ، إنما كان حركة إصلاح هائلة ، ترمى إلى إيجاد عصر إصلاحي شامل ورخاء عام . وإذا صح ما عزى إلى حمدان قرمط ، دل على أن الاشتراكية كانت من مبادى الإسماعيلية وقتنذ ، وإلا لعد حمدان قرمط ثائرا عليهم ، ومهما يكن من شيء ، فقد نجحت الاشتراكية على مد حمدان ترمط ثائرا عليهم ، ومهما يكن من شيء ، فقد نجحت الاشتراكية على مد حمدان تجاحا منقطع النظير ؛ لأنه نشرها بين الجماعات الفقيرة من النبطيين ، وبين فقراء السواد (۳) ، والأعراب وسواه .

كا تعتبر اشتراكية أبي سعيدالجنابي مثلا حيا لانتشار ذلك المبدأ بين الإسهاعيلية في عهد عبيدالله ، فقد نجح هذا الداعي كا نجح أستاذه حمدان ، في نشر الاشتراكية في عهد المالية بين أتباعه . وقد نشر أبو سعيد الاشتراكية في نظام المجتمع القرمطي نفسه ، فوضع مالية جماعته بين بدنيه ، وأخذ يوزعها عليهم ، محيث لا يأخذ أحدهم إلا ما يعينه له . وهكذا «قبض على كل مال البلد، والثمار والحنطة والشعير» . وبفضل اشتراكية أبي سعيد المالية ، استطاع أن يعكف على تعمير البلاد وإصلاح الزراعة . ولا غرو فقد جعلت حكومته تنفق على الرعايا ، وتوزع عليهم الاقوات والملابس ، وتعين لهم نوع العمل الذي يزاوله كل منهم ، إلى غير ذلك ، ولهذا عمل أبو سعيد على و إصلاح أداضي المزارع ، وأصول النخل وعمارته . . . ونصب الامناء على ذلك ، وإقامه العرفاء (٤) . . . حتى بلغ من تفقده واحتياطه أن الشاة الامناء على ذلك ، وإقامه العرفاء (٤) . . . حتى بلغ من تفقده واحتياطه أن الشاة

<sup>(</sup>١) ينفي دى غويه .(Mémoire sur les Carmathes du Bahraïn, vol. ii. p.30) ينفى دى غويه .(١) المتحاصلة الاجتماعية منها ، لكنه يقول : [بها كانت موجودة على الأقل عند الترامطة الأوائل ، لأنها تتفق مع .. دولة الله ،. التي كان حمدان قرمط ينشدها ويسمى إلى إيجادها ، كما تلائم النظرية الاسماعيلية القائلة بأن جميع الأرض ستكون ملكا للؤمنين أى القرامطة .

<sup>(</sup>٢) ماسنيو : عجب نامه س ٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) جمع عريف وهو من يكون على النقبر ، والنفير عدة رجال من ٣ إلى ١٠ .

كانت تذبح ، ويسلم اللحم إلى العرفاء ، ليفرقوه على من يرسم لهم . ويدفع الرأس والآكارع والبطن إلى العبيد والإماء ؛ ويجز الصوف والشعر من الغنم ، ويفرق على من يغزله . ثم يدفع إلى من ينسجه عبيا وأكسية وغرائر وجوالقات (١)، وتفتل منه حبال ، ويسلم الجلد إلى الدباغ . فإذا خرج من الدباغ سلم إلى خرازى القرب والروايا والمزاد ، وماكان من الجلود يصلح نعالا وخفافا عمل منه . ثم يجمع ذلك كله إلى خزائن ، فكان ذلك دأمه لايغفل عنه (٢) .

فهذه اشتراكية عامة ، لا فى المال وحده ، بل فى نظام العمل والمجتمع كذلك . ولذلك نرى حكومة القرامطة تدفع للصناع ثمن آلاتهم ، وتعينهم على القيام بعملهم ، كا كان إصلاح المنازل والأعمال العامة من واجب الحكومة لا الأفراد ؛ فإذا آل منزل إلى السقوط ، أصلحته الدولة على أيدى رجالها وعبيدها ، من غير أن تأخذ مالا من صاحب المنزل ، كما أن طحن القمح والشعير كان من عمل الدولة ، إذ كان الناس يطحنون حبوبهم من غير أجر (٣).

وتتضح الاشتراكية الاجتماعية عند قرامطة الشمال، وهم أتباع زكرويه بن مهرويه وأبنائه. فقد كان هؤلاء القرامطة يبيحون لأنفسهم أن تتزوج المرأة أكثر من واحد، حتى إنهم لم يعقدوا عقود الزواج على النحو الذي يعقدها به المسلمون. وقد أفاضت المراجع السنية خاصة في ذكر حوادث تؤيد هده الحقيقة، فذكرت حادثة المرأة الهاشمية التي تزوجها بضعة رجال، وأنجبت مولودا لم تعرف لمن تنسبه ولنترك هذه الأم تحدثنا عن نفسها وعن ابها فتقول: وأنا امرأة هاشمية، أخذنا هؤلاء القوم فذبحوا أبي وأهلي جميعا، وأخدني صاحبهم فأقمت عنده خمسة أيام، مثم أمر بقتلي وفطلبني منه أربعة أنفس من قواده، فوهبني لهم، وكنت معهم، فوالله ما أدرى لمن هذا الولد(ع)، ومن الغريب أن هؤلاء القرامطة كانوا يعتقدون أنهم، ما أدرى لمن هذا الولد(ع)، ومن الغريب أن هؤلاء القرامطة كانوا يعتقدون أنهم،

<sup>(</sup>١) الغرائر والجوالقات شيء واحد ، وهو العدل من الصوف أو الشعر .

<sup>(</sup>۲) النوبرى : نهاية الأرب ج ۲۳ ورقة ۷۶ .

<sup>(</sup>٣) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ورقة ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير: الكامل ج ٨ ص ١٨٧ .

على صواب ، وأن غيرهم على ضلال . ويعتقدون كذلك أن تركهم الإسلام ، على المذاهب السنية ، واعتناقهم المذهب الإسماعيلى نعمة كبرى ، حتى كانوا يقولون : ماكنا فيه باطل ، والدين ما تحن فيه اليوم (١) ، .

ولا تقل اشتراكية ابن فضل ، أحد داعيبي اليمن (هو وابن حوشب) في عهد عبيدالله ، عن غيرها ؛ حتى إن المراجع الإسماعيلية والسنية تكاد تجمع على خروج . هذا الداعى على الشريعة الإسلامية والمذهب الإسماعيلى ؛ فإنه لم يكتف بالاشتراكية الاجتماعية ، ومناداته بالإباحة ، بل نادى بالألوهية . ومهما يكن من شيء ، فإن ابن فضل طلب من أشياعه التحرر من أو امر الشريعة ، فلا صلاة ولا صوم ولا حج ؛ ونادى فى الوقت نفسه بإباحة تزوج المرأة من محارمها ، وطلب إلى نساء عصره أن . يكن ملكا للجميع . أليست هناك اشتراكية سافرة تتجلى فى قوله مخاطبا إياهن ؟

يقول الجندى فى كتابه السلوك : إن ابن فضل هذا ، صعد المنبر ، وأنشد هذه الأبيات وهى :

وغنی هزاریك(۲) ثم اطربی خذى الدف يا هذه والعي وهذا نی بی یعـــرب(۳) تولی نبی بنی هـــاشم وهذى شريعــة هـذا الني لکل نی مضی شرعـــة وحط الصـــيام ولم يتعب فقد حط عنا فروض الصلاة وإن صُنوموا فيكلي واشرى، إذا الناس صلوا فلا تنهضى ولا زورة القسر في يثرب. ولا تطلبي السعى عند الصفا من الأقربين مـع الأجنى ولا تمنعى نفسك المؤمنين وصرت محسرمة للأب(٤) ؟ فَـَلمْ ذَا حَلَلْت لَمْـذَا الغريب

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل ج ٨ ص ١٨٧٠

<sup>(</sup>٢) الحزار: المندليب.

<sup>(</sup>٣) نبي بني هاشم هو الرسول، و نبي يعرب هر على بن فضل عندهم.

<sup>(</sup>٤) عمارة اليمني : تاريخ اليمن ص ١٤٤٠

ويقول الداعى النعان المغربي في على بنالفضل : ,إنه استحل المحارم ، ورفض الظاهر (١)، ودعا الناس إلى الإباحات (٢).

# ( ٤ ) الحاول (٣):

ويقصد به حلول الله في البشر ، وهو من أهم مبادئ الإسماعيلية ، التي راجت بينهم منذ ظهورهم وقد تطور تطورات مختلفة على مرالزمن ، ونجح عبد الله ابن السبأ في بث هذا المبدأ ذي الخطر في تأليه على بن أبي طالب . ومن ثم وجدت نظريات هذا المبدأ طريقها إلى قلوب المتشيعين ، حتى استقرت في جماعة الخطابية أتباع أبي الخطاب ، وهم البذرة التي نبت منها المذهب الإسماعيلي ، فألهوا جعفر الصادق ، وصلوا له وصاموا ، واستمر أتباعهم على هذا الغلو . ولا نستطيع أن ننفي هذا المبدأ عن الإسماعيلية ، برغم تبرؤ جعفر الصادق وبعض الخلفاء الفاطميين من القائلين به ، لأن هذا المبدأ يعد من أصول المذهب الإسماعيلي ومقوماته . فهم يعتقدون \_ كما رأينا \_ في العقل الكلي والنفس المكلية ، وإمكان انتقال كل منهما في البشر ؛ كا يعتقدون أن كلا منهما ليس بشرا بالطبع ، بل إن العقل الكلي إله استطاع أن يخلق النفس المكلية التي تستطيع بدورها أن تسيطر على قوة الخلق والإبداع . كا يعتقدون أن الآنبياء أو النطقاء \_ على حد تعبيرهم \_ حلول العقل الكلي ، وأن الأنبياء حلول النفس المكلية والعقل المكلي معا . ومن ثم كان الحلول فهم مردوجا . لذلك لا نعجب إذا اعتقد الإسماعيلية تأليه هؤلاء الائمة و تقديسهم ، لانهم حلول الإله الذي يتمثل في النفس المكلية ، والإله الذي يتمثل في النفس المكلية .

وقد رمى عبيد الله المهدى بأنه كان يؤمن بهذه العقيدة ، وأنه سمع مدح بعض الشعراء له بهذا المبدأ ، وأنه لم يعترض عليه . وقد رأينا كيف أن ابن عذارى ـ وهو سنى مغال ـ يقول : , إن الشعراء مدحوه بالكفر فاستجازه ، وإنه قيل فيه حين دخل رقادة ، حاضرة الأغالبة :

حلّ برقادة المسيــح حل بها آدم ونوح

<sup>(</sup>١) أى كأنه نادى بالباطن وهو جوهر المذهب الاسماعيلي .

<sup>(</sup>٢) أفتتاح الدعوة الزاهرة ص ٤٠ .

The Incarnation. (r)

## حل بها الله ذو المعالى وكل شيء سواه ريح

وكذلك قيل إن عبيد الله المهدى قد رمى بادعاء الغيب وغيره . إلا أننا نشك كثيرا في صحة ذلك كله . لأنه لم يكن منالبله حتى يدعى الصفات التي لا تـكون إلا لله سبحانه . ويثير بذلك حنق رعاياه السنيين،فيقوموا في وجهه ويخلعوه . والذي نستطيع أن نذهب إليه أن هذه المذاهب الغالية لم يكن من اليسير أن يقوموا بنشرها بين رعاياهم، ولكنها كانت رائجة بين أنصار المذهب أنفسهم، الذين ارتقوا إلى درجات الدعوة الإسماعيلية العليا، والذين كانت تؤهلهم ثقافتهم المذهبية إلى فهم النظريات المختلفة في الحلول والتجرد من العقائد السنية . ونحن لا نستبعد رواج مثل تلك المبادىء الغالية في ذلك الزمن ؛ فقد نادى بالحلول أشياع الحلاج (٩٠٠٩ ه)، وكان معاصر العبيد الله المهدى ، كما نادى بها أشياع الشلمغاني (٣٢٠ ه). ونحن نعلم أنهم رموا الحلاج بأنه إسماعيلي قرمطي ؛ فدعوى التأليه كانت بدعة رائجة في ذلك الوقت ، لكن عبيد الله المهدى كان من الحنكة السياسية محيث المتنع عن الظهور بها أمام رعاياه السنيين ، ليضمن ولا هم له . أضف إلىذلك أن عبيدالله لم يكن إلا حجة من حجج الأعمة الإسماعيلية ، معنى أن الإمامة انتقلت إليه على طريقة الاستيداع ، وأنه لم يكن في نظر أنصار المذهب أنفسهم العالمين بأصول مبادئ التأليه الإمامي , سوى شخص ممتاز لا إله . وقد بتضح ذلك من آراء الدرزية الإسماعيلية فيه وفي الخليفة , القائم » ، الذي يصفونه بالألوهية الكاملة ، وبحردون عبيد الله من كل صفات التأ ليه(١) .

ولم يكن بدعا إذن أن ينتشر هذا المذهب ذو الخطر ، وهو الحلول ، بين أشياع المذهب الإسماعيلي . ويتضح ذلك من دعوى ابن فضل الألوهية ؛ فإنه لم يكتف بنشر مبادى الإباحة والاشتراكية ، بل نادى بالألوهية . وكان يخاطب أتباعه بقوله : . من رب العزة فلان ، إلى عبده فلان ، وتسمى برب العالمين (٢) ، وتسمى

<sup>(</sup>١) انظر كتاب النقط والدوائر ص ٧٥ ، حيث نرى الدرزية يقولون : إن القائم هو الله تعالمي . ولا يقولون ذلك عن عبيد الله المهدى ، لأنه في نظرهم إمام مستودع لا مستقر .

Arendonk : De Opkompst Van Het Zaïdietische (r) in Yemen, p. 305.

ابنه باسم دابن رب العزة ، إلى غير ذلك من الأسهاء التى تؤكد رواج مذهب الحلول بين أتباع ابن فضل فى بلاد الين . وعلى الرغم من سب الإسماعيلية إياه ، ورميه بالحروج عن الظاهر وبالزندقة أيضا ، لم يخرج ابن فضل - فى نظرنا - عن سمّت المذهب الإسماعيلي . وإن كان قد خرج على الأصول الإسلامية السنية ، فهو بمناداته بمذهب الحلول ، إنما ينادى بمذهب محبب إلى الإسماعيلية ، الذين اتخذوه وسيلة لتحقيق مآرجم ، والذين آمنوا بفلسفة الحلول إيمانا يفوق إيمان السبثية والنصيرية فى تأليه على بن أبى طالب . وإلى هؤلاء يشير أبو العلاء المعرى بقوله : وهذه الطبقة ، لعنها الله ! تستعبد الطغام بأصناف مختلفة من الأباطيل ، فيدعى ورئساؤها النبوة أحيانا ، والألوهية أحيانا أخرى ، ويجدون من مر،وسيهم وشائنا وتصديقا(۱) .

ولم يكن القرامطة أقل إيمانا بمذهب الحلول من ابن فعنل؛ حتى إننا نرى أبا طاهر الجنابي يؤمن بالحلول إيمانا قويا، ويقدس أبا زكريا الصمامي (٢)، ويأمر أتباعه بعبادته، معتقداً أنه إله حل بينهم. وقد شغلت هذه العقيدة من نفوسهم مكانا كبيرا، حتى أصبحت دينسا لهم. ولما تبين لآبي طاهر أن أبا زكريا إنسان لا يملك لنفسه نفعا ولاضرا، وأنه ليس إلها، قتله وأمر أشياعه بالارتداد عن اعتقادهم بألوهيته. والذي يلفت النظر حقا، أن القرامطة لما أمروا بترك اعتقادهم ألوهية أبي زكريا الصهامي، كادوا يقومون بثورة عامة في وجه أبي طاهر وحكومته، وهو الأمر الذي بدلنا على مدى تأثير مبدأ الحلول وتأليه البشر في نفوسهم.

وقريب من هذا ماذكره أبوالعلاء المعرى عن تأليه بعض كبار القرامطة أنفسهم، واعتقادهم أنهم آلهة يبعثون الرسل ـ يقول أبو العلاء (٣): , ومن أعجب ماسمعت أن بعض رؤساء القرامطة في الدهر القديم لما حضرته المنية ، جمع أصحابه وجعل يقول لهم لما أحس بالموت : إنى قد عزمت على النقلة (٤) . وقد كنت بعثت موسى وعيسى و محدا ، ولابد لى أن أبعث غير هؤلاء ، .

<sup>(</sup>١) رسالة النفران ص ١٤٥، ١٤٥٠

<sup>(</sup>٢) يسميه عريب بن سعد ( ج ١٦ ص ١٤ ) ذكرى الخراساني .

<sup>(</sup>٣) رسالة النفران ص ١٤٥٠

<sup>(</sup>ع) أي الانتقال من دار الدنيا إلى دار الآخرة ، والممنى عند موته ·

من هذا نرى أن مبدأ الحلول كان رائجا بين طوائف الإسماعيلية كافة عددا الفاطميين، وبعبارة أخرى، لا نجد الحكومة الفاطمية تشجع هذا النوع مر التأليه بين الرعايا السنيين، على حين وجد هذا المبدأ طريقه إلى الإسماعيلية في بلاد اليمن عند أتباع ابن فصل، وفي بلاد البحرين بين القرامطة، بطرق وصور مختلفة؛ كا راج بين الإسماعيلية في فارس وخراسان، وخصوصا أنهم كانوا في العصور القديمة يقولون بنظرية الحق المقدس لملوكهم Right of Kings كانوا في العصور فاستمروا في تقديس رؤسائهم الروحانيين من الأئمة الإسماعيلية خاصة. وكانت لعبيد الله المهدى مواقف كثيرة، تؤكد أنه لم يكن يرضى عن يحاولون تأليه، وينشرون ذلك بين الرعايا السنيين. وكان العلماء في المغرب يسمون المناداة بمثل ذلك المغلود التشريق، كما ذهور الناس وسخطهم، عدل عنه وفتك بمنتحليه.

من ذلك أن أحد الدعاة ، ويسمى منيب بن سليمان السكناس الداعى ، أظهر فى سنة ٩٠٩ هـ , التشريق (١) بجانب تيهرت (تاهرت) ، وتحليل المحرمات . وقيسل إن عبيد الله وجهه وغيره إلى الأطراف ، وأمرهم بإظهار التشريق ، فإن وجدوا الناس محتملين له ، ومغضين عليه ، نشروه عند العامة ، وأظهروه . فلما كشف منيب . . . ما أمره عبيد الله به . . . . فقام عليهم الناس ، وقتسلوا بعضهم ؛ فكفوا (٢) . ، وهنذا يبين لنا السياسة التي كان الفاطميون يسلكونها مع رعاياهم من السنيين خاصة .

وليس معنى ذلك أن مذهب الحلول وغيره من مذاهب الغلو قد استحت فى بلاد المغرب ، بل إننا نرى جماعة يؤلهون الآئمة ، حتى لقد هال عبيد الله نفسه أن يرى أسرار المذهب الإسماعيلي تذاع بين العامة ، لأن ذلك قد يؤدى إلى ثورة قد تطيح بعرشه . ولذلك نراه يقبض على جماعة وأظهروا التشريق بالقيروان ، وباجة ، وتونس ، وجاهروا بتحليل المحرم ، وأكاوا الخنزير ، وشربوا الخسس فى رمضان

<sup>(</sup>١) يقصد التشريق القول بالغلو ، والمناداة بباطن المذهب الاسماعيلي وأسراره .

۲) ابن عداری : البیان المفریب ج ۱ مس ۱۸۹ - ۱۹۰ .

جهارا . . . فكتب عبيد الله إلى عماله بهذه المواضع ، بأن يرفعوهم إلى بابه مقيدين .. ثم حبسوا فمات أكثرهم بالسجن(١) . .

ومن الغريب أن يكون من بين هؤلاء المغالين جماعة يعرفون بالتقوى. والورع، والكنهم آمنوا بالحلول إيمانا ملك عليهم نفوسهم؛ فكانوا يعبدونه، ويخلصون في عبادته، حتى إن واحدا منهم وكان يصلى إلى رقادة أيام كون عبيدالله بها، وهي منه في الغرب. فلما انتقل عبيد الله إلى المهدية، وهي في الشرق صلى إليها، وكان يقول: لست عن يعبد من لايرى! وكان يتصدى لعبيد الله ويقول: إرق إلى السهاء! كم تقيم في الأرض، وتمشى في الأسواق؟ وكان يقول لأهل القيروان. في عبيدالله: إنه يعلم سركم ونجواكم، وكذلك نرى شخصا آخر ويأكل في شهر رمضان جهارا، ويرتكب الكبائر، وكان في أيام بني الأغلب من المتزهدين (٢).

من هذا كله نرى أن مذهب الحلول كان يروج بين الإساعيلية رواجا كبيرا فى البلاد التى لم تكن تحت حكم الفاطميين مباشرة ، وأن هؤلا. كانوا يعملون على القضاء على هذا المذهب ، وأن الحاكم بأمر الله (٤١١ هـ) لم يكن حين أله نفسه ثائرا على المذهب الإسماعيلى ، وإنماكان ثائرا على هذه السياسة التى وضعها عبيد الله ، من تظاهره لرعاياه السنيين بعكس ما يعتقده الإسماعيلى المخلص لمذهبه ، ونعتقد أن هذه السياسة المزدوجة كانت السبب فى بقاء الدولة الفاطمية نحو ثلاثة قرون (٢٩٦ ـ السياسة المزدوجة كانت السبب فى بقاء الدولة الفاطمية نحو ثلاثة قرون (٢٩٦ ـ السياسة بين العامة ، لما قدر لها البقاء طويلا .

# ٣ – عوامل نجاح عبيد الله المهدى

من حسن حظ عبيدالله ، أنه ظهر في عصركان الانحلال يسود فيه العالم الإسلامي. فقد أصبحت الحلافة العباسية ، العدو الأساسي لطوائف الإساعيلية ، غير جمديرة. بمكانها ، فسادها الاضطراب وقامت الثورات . ولم يعد هناك بين العلويين جاعة

<sup>(</sup>۱) ابن عداری : البیان المغرب ج ۱ ص ۱۹۰

<sup>·</sup> ١٩١ - ١٩٠ ص ١٩٠ - ١٩١ .

قوية تستطيع منافسة الإسماعيلية ، فلم يحد عبيد الله منافسة قوية من سائر العلويين ، بل على العكس من ذلك ، وجد من أشياعه وغيرهم تحمسا عاما لفكرة المهدى المنتظر . هذا بالإضافة إلى أساليب الدعوة المنظمة ، التى وضع أساسها عبد الله ابن ميمون القداح ، وقام على تنفيذها أبناؤه بمساعدة الأثمة المستورين ، حتى انتهى الأمر بانعقاد لوا. الزعامة على عبيد الله مستترا وظاهرا ، ونال أقصى ما تصبو إليه نفسه من توفيق ونجاح .

# (١) صعف العالم الاسلامى:

وقد أخذ الضعف يدب فى جسم العباسيين منذ أوائل العصر العباسى الشانى ، لزيادة نفوذ الآتراك الذين احتلوا أعلى مناصب الدولة ، فتسلطوا على جميع مرافقها ، وأصبح بأيديهم عزل الخلفاء وتوليتهم ، وأصبح الخليفة العباسى . كا قال الشاعر :

خليفـــة فى قفص بين وصيف وبغـــا يقـــول ما قالا له كما تقــول الببّـغـــا أو كما قال الحليفة المعتمد نفسه (٢٥٦ ـــ ٢٧٩ هـ) :

أليس من العجائب أن مثلى يرى ما قلَّ عَتَمَنَعًا عَلَيْهِ وتؤخذ باسمه للدِنيا جميعًا وما من ذاك شيء في يديه(١)

وهكذا كان لضعف زعيم العالم الإسلامى ، وهو الخليفة العباسى ، أثر. فى ازدياد قوة عبيد الله المهدى ونجاحه ؛ لأن أتباعه ضاعفوا جهودهم فى الخفاء ليحل زعيمهم محل الخليفة العباسى الضعيف .

وقد أدى ضعف الحلافة العباسية إلى قيام الثورات عليها، واشتغالها بإخمادها، وتركما عبيد الله وأنصاره يعملون فى هدو، واطمئنان ؛ فلم يشعر العباسيون إلا وسيرف الإسماعيلية تعمل فىرقابهم . وكانت ثورة صاحب الزنج (٢٥٥-٢٧٠ هـ)

<sup>(</sup>١) السيوطي : تاريخ الخلفاء ص ٢٤٥ .

من أهم الثورات التي مهدت لنجاح عبيد الله ، الذي استطاع أنصاره من القرامطة وسواهم أن ينشروا في الوقت الذي كانت فيه نار هذه الثورة مشتعلة ، عقائد المذهب الإسماعيلي في بلاد العراق نفسها ، وفي فارس واليمن . ولما تولى عبيد الله زعامة الإسماعيلية في سنة ٧٨٠ ه وجد الأمور عهدة موطأة له .

أضف إلى ذلك ضعف الطولونيين في مصر والشام ؛ فقد ساعده ذلك الضعف على أن يغرر بالولاة في سلية مدة طويلة ، وأن يفلت من أيديهم دون كبير عناء . ومن أهم العوامل التي ساعدت على نجاح عبيد الله ، ثورة قرامطة الشمال في الشام وباديتها ثم في العراق ، فقد شغلوا العباسيين خمس سنوات ، وأضعفوا الدولة الطولونية ، فطمع فيها العباسيون وأزالوها . وفي وسط ذلك الاضطراب الذي ساد بلاد الشام ومصر ، كان عبيد الله يأخذ طريقه إلى المغرب لتأسيس دولته فيها . وهكذا لم يكن ضعف العباسيين وحدهم هو السبب في نجاح عبيد الله ، بل كان لضعف أتباعهم الطولونيين أثره في ذلك النجاح .

وليس هذا وحده ، بل كان لضعف الدولة الزيادية في اليمن ودولة الآغالبة في المغرب، أثر كبير فيما أصابه عبيد الله المهدى من نجاح ؛ فاستطاع دعاته أن يستولوا على بلاد اليمن ، وينشروا عقائد المذهب الإسماعيلي بين أهلها ، الذين أصبحوا يؤمنون بنظرية المهدى المنتظر ، كما استطاع ابن حوشب (منصور اليمن ) أن يمد عبيد الله ، وهو بسلية ، بأموال وفيرة ، كانت عونا له في حله وترحاله . أضف إلى ذلك أن ضعف الأغالبة في تونس ، وسخط البربر عليهم قد أتاحا لأبي عبد الله الشيعى الفرصة للوصول إلى أغراضه ، عن طريق نشر الدعوة إلى المذهب الإسماعيلي ، والقضاء على الأغالبة في تلك البلاد .

# (النشار النشيع:

كذلك كان لانتشار التشيع فى البلاد التى راجت فيها مبادى مالمذهب الإسماعيلى أثر كمير فى نجاح عبيد الله المهدى . فهذه بلاد اليمن قد سادها مذهب الزيدية ، أثر كمير فى نجاح عبيد الله المهدي ، منذ أيام الدولة الأموية ، الأمر الذي ساعد أتباع زيد بن على زين العابدين ، منذ أيام الدولة الأموية ، الأمر الذي ساعد الإسماعيلية على الاستقرار فى هذه البلاد . إذ أن كثيرا من مبادى المذهب

الإسماعيلى ، كمبدأ المهدية ، كانت منتشرة بين الزيدية . وكان اليمنيون ، مند أيام بنى أمية ، يعتقدون بظهور القحطانى المنتظر . وقد استغل ابن حوشب وابن فضل هذه الميول الشيعية ، واتخذوا من بنى موسى وبنى الوزان المتشيعين غيو نا وأعوانا لهم . يقول المقريزى(۱) : , كان باليمن من هذا المذهب كثير بعدن ، فى قوم يعرفون ببنى موسى ، . وكان الشيعيون فى بلاد اليمن يلجئون إلى البلاد الجبلية ويعتصمون بها ، حتى لقد قالوا : , كانت جبال اليمن على مذهب الشيعة ، وسائر اليمن بقواعلى مذهب أهل السنة ، مع اختلاف ، (۲).

ولم يكن التشيع أقل انتشارا فى بلاد الشام ومصر؛ فقد وجد عبيدالله بلاد الشام تزخر بالمتشيعين من الإسماعيلية ، الذين استطاع بفضلهم الفرار من سيوف منافسيه القرامطة وأعدائه العباسيين .

وكذلك كان لظهور القرامطة فى العراق والشام ثم فى البحرين، وانتشار التشيع فى بغداد حاضرة العباسيين، ذلك الآثر نفسه فى نجاح عبيدالله، الذى اتخذ من دعاته ببغداد عيونا على العباسيين. ولا عجب فى ذلك، فإن كشيرا من الآئمة

<sup>(</sup>١) أنماظ الحنفا ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) أنباء الزمن في تاريخ اليمن ( منطوط ) مس ٢٤ .

Sanhoury: Le Califat, p. 380. (r)

المستورين كانوا يعتمدون على أنصارهم ببغداد في عزل من يشاءون ، وتولية من يشاءون من عمال سلمية . ناهيك بالكوفة وسوادها ، فقد كانت منذ أيام على بن أبي طالب كعبة الشيعة ، فتركزت فيها الدعوة الإسماعياية على يد قرامطة السواد . وكان هؤلاء كالبركان يلتى بحكمتمه في وجوه العباسيين ، حتى استطاعوا قر مطة جنوبي فارس وإقليم القطيف ، وانتشر التشيع على أيديهم في عهد عبيد الله ببلاد البحرين ، وأصبح العباسيون يُمك قون بجيوشهم ذات اليمين وذات اليسار ، فتحل بها الهزيمة على أيدى هؤلاء .

وكان التشيع فى بلاد فارس رانجا منذ أيام الدولة الأموية ، مما سهل على دعاة الإسماعيلية مهمتهم ، فاستغلوا هذا التشيع ، كما استغلوا الشعوبية ، ووجهوا هــــذا وذاك فى عهد عبيد الله المهدى لمصلحة الدعوة أولا ، ثم لمصلحة الدولة ثانيا ، فانتشر المذهب الإسماعيلي في طبرستان والرى وخراسان وما وراء النهر وغيرها . وبفضل هذا الانتشار استطاعت رسل المهدى أن تجذب إليه أمراء تلك النواحي البعيدة ، من أمثال مرداويج الديلي أمير طبرستان ، ويوسف بن أبي الساج أمير آذر بيجان وقائد العباسيين، و نصر بن أحمد الساماني أمير خراسان وماوراء النهر ، وقدا نضموا إلى عبيد الله ، أو كانوا ــ على الأقل ــ يعطفون على المذهب الإسماعيلي .

### ( ح ) ضعف الطوائف الشيعية الأخرى :

ضعفت طوائف الشيعة الآخرى على مر الزمن ؛ وأتاح ذلك الضعف فوز عبيد الله ونجاح مذهبه الإسماعيلى . حقا كان للحنفية (أتباع محمد بن الحنفية) ، والآبي هاشمية (أتباع أبي هاشم بن محمد بن الحنفية) شأن كبير في أخريات الدولة الأموية ، وفي صدر العصر السباسي الأول ؛ إلا أنهم زالوا على مر الزمن أمام ضربات العباسيين ، الذين كانوا بالأمسمن أكبر أنصارهم ، حتى إنه لم يبق بين هؤلاء العلويين إلا فلول قليلة تركزت ، على ما ذهب إليه العلماء حديثا ، في جنوب العراق . وقد قيل إن هذه البقية الباقية هم أتباع حمدان قرمط . ولو أخذنا . لذا الرأى ، لعد بقايا الحنفية من مؤسسي المذهب الإسماعيلي .

وقد أخذ الزيدية طريقهم إلى البلاد النائية في اليمن وطبرستان ؛ ولكن قوتهم

كجاعة محاربة لم يعدلها وجود ، اللهم إلا أنهم كانوا يمهدون بمبادئهم الشيعية لنجاح الإسماعيلية هنا وهناك . وأما جماعة الحسنيين فكانوا لقمة سائغة للعباسيين ، وهدفا صالحا لسيوفهم ، فقد روى الحليفة العباسي أبو جعفر المنصور بدماتهم بلادالحجاز والعراق ، بعد أن مزق جنود النفس الزكية وأخيه إبراهيم وأنصارهما شر بمزق ، وفتك الهادى في موقعة فخ بالبقية الباقية من هؤلاء الحسنيين . ولولا فرار الإمام إدريس بن عبد الله إلى بلاد المغرب ، وأخيه يحي بن عبد الله إلى بلاد المشرق ، لزال هؤلاء الحسنيون (كقوة سياسية دينية) منذ عبد الخليفة الهادى . ومع ذلك فقد قضى الرشيد على يحيى ، وكون دولة الآغالبة لتحد من قوة الأدارسة ، ومن ثم لم يعد هؤلاء الحسنيون خطرا على العباسيين ، كما أنهم لم يكونوا من هؤلاء الذين يخشى الإسماعيلية بأسهم وقوتهم .

أما الفريق الذي كان الإسماعيلية مخشون بأسه حقا ، ومم جماعة الإماميـة الموسوية أو الاثنا عشرية ؛ فقد كان أثمتهم خطرا على أئمة الإسماعيلية من الناحية السياسية ، لأنهم يدعون الإمامة كما يدعيها أئمة الإسماعيلية ، ولأن السواد الأعظم من الشيعة قد انضموا إليهم . لذلك أصبح هؤلاء الاثنا عشرية خطرا يهددكيان تلك الفرقة الإسماعيلية الناشئة . إلا أن العباسيين كفوا الإسماعيلية مئونة مقاومة الاثنا عشرية . فسجن الرشيد موسى الكاظم حتى مات ، وولى المأمون عليا الرضا ابن موسى الكاظم عهده ، مم غدر به فات مسموما ، وظل أحفاد موسى الكاظم يلاقون من العباسيين كل أنواع الاضطهاد ، حتى لاقوا حتفهم بين سجين أو هارب أو مقتول . ولم تأت سنة . ٣٦ ه حتى ادعى هؤلاء الاثنا عشرية ــــ أمام ضغط العباسيين المتزايد \_ اختفاء محمد بن الحسن العسكرى ، مهديهم المنتظر ، فلم يعودوا : · قوة يأبه لها الإسماعيلية ، خصوصا وأنهم وجـدوا فى قولهم بنظرية الإمام المنتظر ، فرصة ينددون بها عليهم، ويفرقون بين إمامهم الإسماعيلي المستور وإمام الاثناعشرية المنتظر. وكان لهذه الحرب الكلامية أثرها البن في جذب كبار أشياع الاثنا عشرية إلى المذهب الإسماعيلي . وإذا علمنا أن ابن حَوشب ، وابن فضل ، وأبا عبد الله الشيعي. وهم دعاة عبيد الله ، كانوا من الاثنا عشرية ، ظهر لنا أثرالموسوية فما أحرزه عبيد الله المهدى من نجاح .

# (٤) تحمسي المسلمين لعقيدة المربدي المنتظر:

كان لانتشار عقيدة المهدى منذ أو ائل حكم الأمويين في المشرق أتركبير في الجام الإسماعيلية عامة وعبيدالله المهدى خاصة ، فقد و ضعت الاحاديث الكشيرة عن المهدى ، فاستغلما دعاة عبيد الله أحسن استغلال ، حتى إن النجاح الحائل الذى أحرزوه في كافة أنحاء العالم الإسلامي ليرجع إلى هذه النبوءات . فقد رأينا كيف استغل ان حوشب هذه النظرية ، كما استغل اعتقاد اليمنيين في القحطاني المنتظر ، وجعلهم يؤمنون بأن القحطاني المنتظر هو مهدى الإسماعيلية ، ويعتقدون أنهم جنود المهدى ، وأن دولة , صاحب الزمان ، و , إمام الوقت ، ستنبعث من بينهم ، وأنهم سيملكون الارض قاطبة . وبفضل هذه النظرية اعتقد بعض من الدولة الإسماعيلية المنشودة ستقوم في اليمن ، وأن شمس الإسماعيلية ستشرق من البلاد الممنية .

وقد لقيت فكرة مهدية عبيد الله نجاحا ملموسا في بلاد المغرب ، لأن دعاة الإسماعيلية الأوائل ، ويخاصة الحلواني وأبا سفيان ، كانوا قد لوحوا للمغاربة بتلك النظرية المهدية . فلما جاء أبو عبد الله الشيعي اعتمد عليها في دعو ته اعتمادا كبيرا ، وأكد لهم قرب ظهور المهدى يينهم ، ووضع لهم من الاحاديث ، أو سرد لهم من الاحاديث الموضوعة في المهدى ما أثار في نفوسهم النزعة الحربية ، ليكونوا أول جنود المهدى الذين يجلسونه على العرش . ألم يقل لهم أبو عبد الله : « المهدى يخرج في هذه الآيام ؟ ، ثم ألم يقل لهم : « هذا فيح الاخيار ، وما سمى إلا بكم . ولقد جاء في الآنار أن للمهدى هجرة تنبو عن الاوطان ، ينصره فيه الاخيار من أهل هذا الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكتمان ؛ فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا الفيح سمى فيح الاخيار (١) ؟ ، و « إن الشمس تطلع من مغربها ، وإنها لا تنكس راية المهدى عليه السلام حين يقوم بها ؟ » . وكذلك روى الإسماعيلية كشيرا من الاحاديث ؛ فما ينسبونه إلى الرسول قوله : « فإذا قام العاشر من ولدى ، هاجر الاحاديث ؛ فما ينسبونه إلى الرسول قوله : « فإذا قام العاشر من ولدى ، هاجر

<sup>(</sup>١) أنظر ص ١١٨ من هذا الكتاب.

إلى أرض المغرب، وبنى بها مدينة تسمى باسمه ، ويكون أضداده كثيرا من أهل المغرب، وهو الشمس الطالعة من المغرب، وهو الذى يفتح الله على يديه المغرب، وبه يعز من قال : أنا من أمتى وعترتى(١) . وهكذا استطاع أبو عبد الله الشيعى أن يجمع المغاربة حول عبيدالله ، على أساس أنه المهدى ، وأن يقلب دولة الأغالبة عساعدة هؤلاء البربر الذين قامت الدولة الفاطمية على أكتامهم . كما استطاع أن يخضع جميع البربر في شمال إفريقية (٢) .

وقد شهد خلفاء المهدى له بالفضل ، فقال فيه المعز لدين الله : «كان المهدى مفتاح قفل الفضل والرحمة والبركات والنعمة ، فبه فتح الله تعالى ذلك للعباد ، وذلك يتصل عنه من ذريته حتى يتم لهم وعد الله الذى وعدهم إياه » (٣) . كا يروون عن سلمان الفارسي أنه قال : « لا يد من قائم من ولد فاطمة يقوم من المغرب ، فيكسر شوكة المبتدعين ويقتل الظالمين ، (٤) .

وأغرب من هذا مايروونه عن تنبؤ الرسول بالمهدى . وبأمور أخرى كثيرة ، ما بجعلنا نعتقد أن مثل هذه الأحاديث موضوعة لا محالة . ومن تلك الأحاديث التي نشك في صحتها ما يروونه عن عبد الله بن مسعود أنه قال : . قال رسول الله يو ما : انطلق معى يا بن مسعود ! فمضيت معه حتى أتينا (مكانا) قد غص ببني هاشم . فقال طم رسول الله علياتية : من كان معكم من غيركم فليقم ، فقام من كان معهم من غيرهم ، حتى لم يبنى إلا بنو هاشم خاصة : بنو عبد المطلب وبنو العباس. فقال لهم النبي : يا على ! أخبرنى جبراتيل أنك مقتول بعدى ، فأردت أن أراجع ربي ، فأبي على ، قال : ... فالوبل لعترتى ولاهل بيتى ، ولبنى أمية بما يلقون من بنى العباس . ويهرب من بنى أمية رجال ، فيلحقون بأقصى المغرب ، فيستحلون فيه المحارم زمانا . ثم يخرج رجل من عترتى غضبا لما لتى أهل بيتى وعترتي ، فيملاً

<sup>(</sup>١) الجلس السابع عشر والمائة من بجالس سيدنا حاتم بن إبراهيم الحاءدي ص ١٠٨ (من المنتخب)

Sanhoury: Le Califat, p. 380. (7)

<sup>(</sup>٣) شرح الأخبار ص ٢٠ ( من المنتخب ) ٠

<sup>(</sup>٤) المدر نفسه س ٢٤ - ٢٥٠

الارض عدلاكما ملئت جورا وظلما ،(١) .

هذه الأحاديث وغيرها كان يستغلما دعاة الإسماعيلية إلى أبعد حدٌّ ، وبفضل هدنه والتنبؤات ، استطاع دعاة المهدى فى المشرق أن يصلوا إلى سويداء قلوب الناس ، حتى خيل للعباسيين أن الأرض ستميد بهم ، وأن أنصارهم ، كالسامانية والزيارية ، وقوادهم كيوسف بن أبى الساج وسواه ، سيكونون جنودا للفاطميين ، وحربا عوانا عليهم .

وقد عملت نظرية المهدى عمل السحر فى نفوس القرامطة ، فنادوا بها جميعا . ولما قامت الدولة الفاطمية جهر أبو طاهر الجنابى بأنه من دعاة المهدى ، الذى خرج على العباسيين ، خروج الآسد الغضنفر ، ، والذى سيملك الأرض شرقا وغربا . ومع ذلك فقد غرر به بعض الأدعياء فى أخريات حياته (فى سنتى ١٣٩٩ ، ٣٢٩ هـ) ، فادعى له أنه يعلم الغيب ، حتى إنهم سموه « المهدى الكذاب ، . وهذا مدل على عظم تأثير هذه النظرية فى الإسماعيلية . ومهما يكن من شىء ، فإر من نظرية المهدى كانت عونا لعبيد الله فيما أحرزه من نجاح فى زمن استتاره ؛ وإليها يرجع الفضل فى جلوسه على العرش فى سنة ٢٩٧ ه .

# (ه) برامیج الاسماعیلیة ووسائلهم الخاصة لنشر مذهبهم:

كان من أهم عوامل نجاح الإسماعيلية في نشر دعوتهم ، أنهم نهجوا مناهج بذوا فيها غيرهم من الفرق الشيعية الآخرى ؛ فكان إلإسماعيلية يبالغون في التخفي في نشر دعوتهم ومبادى مذهبهم ، على شكل خطوات تتدرج من المعلومات البسيطة ، حتى تصل بالمستجيب إلى مبادى و فلسفية عميقة ، لا يفهمها إلا القليلون ؛ حتى إن المستجيب كان لا يعرف شيئا عن الدرجات التى تلى درجته ، وإنما كان همه الوصول إلى درجة أعلى من الدرجة التى وصل إليها ، وأصبح كثير من الإسماعيلية لا يعرفون شيئا عن زملائهم الذين انتظموا في سلك المذهب الإسماعيلي، وخنى أمرهم على خصومهم العباسيين .

<sup>(</sup>١) شرح الأخبار ( من المنتخب ) ص ٢٨ – ٢٩ .

كذلك استغل الإسماعيلية ، وعلى رأسهم عبيدالله ، مذهب التقية ؛ فكانوا سنيين مع أهل السنة ، شيعيين مع الشيعيين ، يهودا مع اليهود ، ومسيحيين مع المسيحيين ، ومجوسيين مع المجوس . وبذلك أنضم إلى عبيد الله ألوف مؤلفة من المسلمين ، ولم يشعر العباسيون إلا وقد حقق الإسماعيلية أغراضهم بإقامة دولة إسماعيلية خالصة .

كا برع الإسماعيلية منذ نشأتهم فى تنظيم دعوتهم تنظيما رائعا ، فتظاهروا بالتقشف والورع ، وبالبلاغة والتضلع فى العلم . وخصصوا لكل منهم مبادى ميلقنها المستجيبين . وكان لنظام التخصص هذا أثره فى تكوين جماعية من العلماء الدعاة الذين يتقنون ناحية مذهبية خاصة ، ويستطيعون أن يمثلوها فى أذهان سامعيهم من المستجيبين . وكان دعاة عبيدالله المنتقلرون في كافة أنحاء المملكة الإسلامية ، أشبه بجو اسيس ينقلون إلى عبيدالله أسرار الدولة العباسية و أخبار ولاتها ، ويحذرونه الخطر الذى قد يحدق به أو بدعوته ودولته . وقد اعتمد عبيد الله على دعاته المقيمين وعلى دعاته السيارة ، اعتمادا تاما فى وقت فراره من سلمية إلى بلاد المغرب ، واستطاع بفضل هؤلاء أن يتجنب الاخطار التى كادت تحيق به ، كما آمن الناس بفضلهم بمهدية عبيدالله ، فهب الإسماعيلية فى البحرين والين و بلاد المغرب ، يذودون عن مذهبه بسلاحهم ، حتى أقاموا له دولة قوية العاد تربع على هرشها .

وكان لنظام أخذ العهود على المدعوين، أثر كبير فى جذبهم إلى المذهب الإسماعيلى ورؤسائه، كما أن القيود، التى كانت تربطهم بهذا المذهب برباط وثيق لاينفصم، وتجعل المستجيبين يتركون معتقداتهم السابقة ويلتفون حول رئيس ذعوتهم الجديدة، لا تقل أثرا فى هذه السبيل.

وليس من شك فى أن نظام الدعوة الإسماعيلية نظام يقوم على الإخاء والمودة ، ويربط الفرد بالمجموع بوشائج قوية ، بحيث يرى هذا الفرد أن حياته فى تماسك الجماعة . ولذلك ترى الإسماعيلية مرتبطا بعضهم ببعض ارتباطا يثير الدهش ، وترى جماعتهم تتكون من أفراد مختلفي المشارب والنزعات . ومع ذلك يرتبطون بالحب والإخاء ، والتفانى فى سبيل النهوض بمذهبم والدفاع عن رئيسهم وخليفتهم . فهذا الفيلسوف النسنى يدافع عن مذهبه ورئيسه بقلمه ولسانه ، وهذا الدول ويثلان الدول ويثلان

العروش لإحياء دولة إسماعيلية . كما ترى عامة أتباع هذا المذهب وسوادهم ، ومنهم الزارع والتاجر والصانع ، وكل هؤلاء يتنافسون فى الدفاع عن المذهب الإساعيلى وأنصاره . وبفضل هذا كله استطاع عبيد الله المهدى أن يتقلد رياسة الدولة الإسماعيلية .

ناهيك بهذه المبادى الخلابة التي كان الإسماعيلية ينادون بها ، وما كان لها من أثر فى النهوض بالمذهب الإسماعيلي ، والالتفاف حول عبيدالله المهدى . فقد استغلوا مبدأ التأويل ، لينفروا الناس من أديانهم ومذاهبهم ، ويربطوهم بمبادى م المذهب الإسماعيلي برباط متين ، وينشروا كثيرا من الغموض اليملئوا نفوس الاتباع بالامل وقد استغلوا ذلك المبدأ الجذاب ليثبتوا للملا والاتباع أن مذهبهم إنما وجد لمحاولة فهم حقيقة الدين الإسلامي وباطنه ؛ أو بعبارة أخرى ، أن المذهب الإسماعيلي دين الباطن ، والإسلام دين الظاهر ، لأن عليا صاحب التأويل ، ومحمدا مراسية ! صاحب التنزيل .

وكذلك استغل الإسماعيلية مبدأ الشعوبية ذى الخطر ، ليستثيروا الوطنية فى الشعوب المغلوبة على أرها ، ويوجهوهم إلى بحاربة أعدائهم الاساسيين وهم العباسيون . وكان للشعوبية أثر كبير بين مستجيبي الفرس والديم والنبطيين وسواهم ؛ فقد آلى هؤلاء على أنفسهم أن ينتقموا من العباسيين الذين أذلوهم ، فثاروا تحت رايات زعمائهم الإسماعيلية من الدعاة وسواهم · وقد رأينا عبد الله بن ميمون القداح ، مؤسس المذهب الإسماعيلي ، يستعين بكثير من أنصار الشعوبية ، لينقض بهم على العباسيين ، ويحقق مآربه السياسية الدينية فى خلق جماعة تدين للائمة الإسماعيلين بالطاعة ، ولا يقل تأثير مبدأ الدعوة لدين عام يتفق مع مشارب الجيع ، ومبدأ المهدية ، عنهذه المبادى السابقة أثرا ، فقد ظهر تبعا لذلك جماعة من طبقات مختلفة المهدية ، عنهذه المبادى السيل نجاح دعوة المهدى المنتظر .

# خاتمة القول في عبيد الله المهدى

#### أخلاقه وصفاته :

يعتبر عبيد الله المهدى من الرجال الذين لا يجود بهم الدهر إلا نادرا . فقد استطاع ، بفضل ما أو تيه من قوة الشخصية . وما جبل عليه من الصفات العالية ، أن يحقق ما عقده عليه الإسماعيلية من آمال بعيدة ، فى توطيد دعائم المذهب الإسماعيلي فى كثير من أرجاء العالم الإسلامى ؛ كما استطاع أن يقلق بال الدولة العباسية ويثير مخاوفها ، ويقضى على دولة الأغالبة التى اعتمد عليها العباسيون منذ أيام هارون الرشيد فى الوقوف فى وجه الأدارسة ، ورد هجهاتهم نحو الشرق ، ويقيم فى النهاية دولة مهيبة الجانب ، استطاعت أن تقتطع خيرة بلاد الدولة العباسية فى المغرب ومصر ، وفى الشام وفلسطين والحجاز والين وغيرها ، كما ذلك كان راجعا فو ذها إلى بغداد حاضرة الدولة العباسية فى ذلك الحين . كل ذلك كان راجعا إلى الصفات التى تحلى بها عبيد الله المهدى ، والتى كان لها أثر بعيد فيما أحرز ، فيا السفات التى تحلى بها عبيد الله المهدى ، والتى كان لها أثر بعيد فيما أحرز ،

فقد امتاز المهدى بالصبر . ونستطيع أن ندرك أثر تلك الصفة في موقفه من القرامطة ، فقد رأى انتقاض حمدان قرمط عليه ، وحدة منافسة أبناء زكرويه ابن مهرويه له. ومع ذلك ظل يصابرهم ، ويعمل في هدو على تنظيم جماعته ، وعين داعيا لدعاته يحل محل حمدان قرمط ، واتصل بأبناء زكرويه دون أن يثور عليهم كا ثاروا عليه ، وظل يرقب في ثبات جميع حركاتهم في الشام . فلما أخفق في معالجته الأمور في صبر وروية ، غادر بلاد الشام . وكان لهدو ته أثر عظيم في كل مما ناله من نجاح . فقد عرف عن طريق دعاته المقيمين في الشام ، أن رسل العباسيين يلاحقونه ، ومع ذلك لم يجد الهلع إلى نفسه سهيلا ، بل أخذ ينظم برامج رحلته في هدو واطمئنان . وفي مصر عرفه أحد المصريين ، وهم بالقبض عليه وإفشاء سره ، ومع واطمئنان . وفي مصر عرفه أحد المصريين ، وهم بالقبض عليه وإفشاء سره ، ومع ذلك تخلص منه عبيد الله في لباقة تدل على الذكاء والثبات والصبر . ثم انظره وقد بكي داعيه المقيم بين يديه حين رأى المصاعب تلاحقه من كل جانب ، يهدى من روعه في هدوء محسد عليه ، ويتغني بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على روعه في هدوء محسد عليه ، ويتغني بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على لوعه في هدوء محسد عليه ، ويتغني بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على المدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على لوعه في هدوء محسد عليه ، ويتغني بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على على المدل على النبات فقط ، وإنما يدل على المها على المها على النبات فقط ، وإنما يدل على المها على المها على النبات فقط ، وإنما يدل على المها عبد عليه وينه عبد المها عبد المها عبد المها عبد المها عبد المها عبد المها عبد عبد عليه وينه عبد المها عبد المه

الاستانة فى تحقيق كبار الآمال . ولولا ثباته وثفته بنفسه وصبره ، لما استطاع تحمل المدكاره وهو بسلمية ، ثم وهو فى طريقه إلى مصر ؛ بل لما استطاع أن يصل إلى سجلماسة ويمر ببلاد الآغالبة الذين كانوا يتحرقون شوقا للقبض عليه والفتك به . وقد رأيناه ثابتا هادئا حين هب فى وجهه أنصار أبى عبد الله الشيعى ، وأرادوا الفتك به بعمد أن التفوا حول قصره ، فتقهقروا بسبب ثباته ، وعادوا من حيث أتوا .

ومن أهم صفات المهدى الجود ؛ فكان ينفق عن سعة ، ولم يكن ذلك راجعا إلى ماله ، بل لأنه كان جوادا بطبعه . وقد استطاع بفضل جهوده أن يجدب إليه أهل سلمية وعمالها ، حتى لهجت الألسن بالثناء عليه ولكن جوده قد أثار الشكوك على ما رأينا ، وانتهى الأمر بخروجه من سلمية . وبفضل جوده سكت عنه محمد أبن سلميان وعيسى النوشرى ، واستطاع أن يجدب إليه اليسع بن مدرار صاحب سجلماسة حينا من الزمن . وهكذا كان جود عبيد الله المهدى من العوامل التي ساعدته على التغلب على الصعاب التي كانت تعترضه . ولا ننسى أنه بفضل جوده وكرمه ، زاد تعلق أتباعه به ، وتفانوا في إخلاصهم له ، حتى كان يقرض لحم الواحد منهم ، وتقلع أظفاره ، على أن يقر عليه فلا يفعل . وبفضل جوده كان بجد من الأصدقاء من يعتمد عليه . انظره وقد أصبح رئيس قافلة هربه طوع بنانه ، يقطع الفيافي والقفار ، ويحميل القافلة كل أنواع المشاق . وإنما فعل ذلك كله إرضاء . العبيد الله المهدى ؛ ولولا ذلك لوقع في قبضة زيادة الله الأغلى .

وكان عبيد الله فوق ذلك مهيبا ، يفرض احترامه وتقديره على من يراه ، حتى إن علماء الإسماعيلية يرجعون سبب نجاحه في الإفلات من مصر ، إلى همذه المهابة التي ألق الله بها في قلب عيسى النوشرى ، كما يقولون : إنه بفضل مهابته لم يلحق به سوء من ناحية اليسع بن مدرار . يقول أبو حنيفة النعان عن عبيد الله في سجلماسة : وأقام بها ، وكل ذلك تلحظه العيون في طريقه ، وحيثها نزل ، وفي أي مدينة دخل ، ويقول كل من رآه بمن له تمييز وبصيرة : والله ما هذا تاجر . وما همذا إلا سلطان أو ملك من الملوك . وكذلك كان يقول فيه كثير من أهل سجلماسة . وكان مما يدل

عليه إفضاله على من يصحبه أو يأتيه ، وما أنزل الله من المها بة والجلالة فى عين من رآه (١) . . ثم انظره وقد أنقذته هيبته وجلالة قدره من صلف اليسع ، و أنزل الله بأكثر الهيبة فى قلبه (أى قلب اليسع) والجلالة فى عينه ، فلم يمتحنه بأكثر من أن جعله فى دار ، وجعل عليه حرسا ، وجعل ابنه القائم بأمر الله كذلك فى دار أخرى (٢) » .

كان عبيد الله المهدى وسيما جميل المنظر · ويروى الإسماعيلية فيه حديثا يؤلد ذلك : والمهدى رجل من ولدى ، أرى وجهه كالنكوكب الدرى : اللون لون.

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة ( من المنتحب ) ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه من ١٤٠٠

<sup>(</sup>٣) انظر ص ٨٥ من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٤) شرح الأخبار ( من المنتخب ) ص ٣٢ ٠

عربي (١). والجسم جسم إسرائيلي ، (٢). فكان المهدى . وسيما جسيما بساطا ، لا يكاد أحد بماشيه إلا قصر عنه ، وصغر إلى جانبه . .

وكان عبيد الله قوى الساعد ، شديد البطش . جاء فى شرح الأخبار ، روى عبد الله بن عمر ، وذلك بما أثره أو نقله عن رسول الله قال : يعطى المهدى قوة عشرة » - ويقولون أيضا عنه : . كان المهدى قويا أيدا ، معروفا بذلك من حداثة سنه ، . وكان حين تولى الإمامة وتقلد الدعوة شابا يمتلى ، قوة ونشاطا ، حتى قالوا فيه : ، يقوم المهدى ع م ، وليس فى رأسه ولا لحيته طاقة بيضا ، ، وأنه , لما قام بالإمامة وسلما إليه إمام الزمان (٣) الذى كان فى عصره ، ونص عليه بأنه مهدى بالأمة ، ودعت بذلك إليه دعاته ، وهو يومئذ حديث السن ، مقتبل الشباب من الفتيان وأحسن الشبان ، (٤) . فهذه الصفات وغيرها تدل على أن المهدى كان جديرا بالزعامة .

### أولاده وزوجاته:

تماد تجمع المراجع الإسماعيلية التى تذهب إلى القول بأن المهدى أبو القائم ، على أنه لم يكن له ولد سواه ؛ على حين يرى بعض آخر أن عبيد الله كان له ولد آخر غير القائم ، لم يل الأمر بعده ، وإنما انتقلت الإمامة من المهدى إلى القائم ، يخلاف ما ذهبنا إليه من أن القائم لم يكن ابنا حقيقيا جسميا لعبيد الله المهدى ، وإنما كان ابن الإمام المستقر السابق ، وهو الحسين بن أحمد بن عبد الله ، أو على ابن الحسين هذا ، ونحن نعلم أن عبيد الله حين فر لم يصحب معه غير القائم . لذلك ابن الحسين هذا ، ونحن نعلم أن عبيد الله حين فر لم يصحب معه غير القائم . لذلك لا تحجم عن القول بأن المهدى حين تولى عرش الحلافة الإسماعيلية الفاطمية فى سنة ٢٩٧ ه ، لم يكن له من الإبناء الجسمانيين أحد . كما أننا لا نعرف هل كان قد تزوج بعد اعتلائه العرش ، أو أنه أنجب من نسائه وهو في سلمية . وقد

<sup>(</sup>١) لأنه أبلج تشويه حِيرة .

<sup>(</sup>٢) جسم إسرائيل : أي جسم فهو أجسم من العرب .

<sup>(</sup>٢) يقصد بامام الزمان : الامام الحسين بن أحمد بن عبده الله بن محد بن إسماعيل بن جعفر الصادق

<sup>(</sup>٤) شرح الأخبار ص ٥ .

ذكرت المراجع الإسماعيلية أنه لما غادر سلمية ، لم يصحب عند هربه غير القائم . وأم حبيب زوجة القائم ، ثم زوجته هو وابنتيه وابنتي أخيه(١) . كما أنه ترك في قصره جارية له تدعي ولعب، ومعها ابن ذكر منه. ولكن الحسين بن زكرويه المعروف بأبى مهزول ، قتله في مذبحة العلويين بسلمية (٢) ، حيث رميت هذه الجارية فى الصهريج ، وقتل ولدها ، ومن كان معها . وفرق الصقالبة فأتوا إليه بجميع من في ذلك القصر (أي قصر المهدي) من صغير وكبير ، من الرجال والنساء . فقتلهم كامهم ، ورمى بهم في ذلك الصهريج ، وكانوا ثماني وثمانين نفسا ، (٣) . ومن ذلك نستطيع أن نقول إنه لم يكن للمهدى ولد جسمانى أوروحانى، سوى القائم . على أن ما ذهب إليه ابن عندارى من أنه كان لعبيد الله ستة أولاد ، أكرهم أبو القاسم ولى عهده وخليفته ، لايتعارض مع ما ذهبنا إليه ، وهو أن المهدىلم يكن له أبناء عند وفاته سنه ٢ ٢٣ه. وأما الذي يلفت النظر حقافهو ما ادعاءابن عذاري(٤) من أن المهدى كان له ولد آخر ، وأنه أشيع بين النياس أنه يريد نقل ولاية العمد إليه في سنة ٣١٦ هـ ، حتى إن أبا القاسم (القائم فيما بعد.) حين علم من ابنه وقاسم، أن الناس تحدثوا بمبايعة عبيدالله لابنه أحمد المكنى بأبي على ، أقلقه ذلك (٥) . . . أضف إلى هذا ما كان من ادعاء رجل من أهالي طرا بلس أنه ابن المهدى ، وثورته على القائم (٣٢٧ه) . كل هذا \_ إن صح \_ يؤكد ما ذهبنا إليه من أن القائم ليس ابن عبيد الله ، وإلا لما ثار على القائم ابن طالوت القرشي في طر ابلس، وادعى أنه ان المهدى ، ولم يقل إنه أخو القائم . أضف إلى ذلك أن النعمان ينسب إليه ولد اسمه الحسن ، أنجيه من أم ولد له في المهدية ، لكمنه لم يدع إليه ، بل أقرت أمه يزوال الأمر عن بيت المهدى إلى بيت القائم (٦).

<sup>(</sup>۱) سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠٠

۲) استتار الامام ص ۱۰۶ – ۱۰۰۰

<sup>(</sup>٢) استتار الامام ص ١٠٥٠

<sup>(</sup>٤) البيان المغرب: ج ١ ص ٢١٥ --- ٢١٦٠

 <sup>(</sup>٥) الثمان المحالس والمصايرات ج ٢ ( المجلد الثانى ) ورقة ٦٣١ .

<sup>. (</sup>٦) المصدر نفسه ج ١ ص ١٩٩ .

وأما عن زوجات عبيد الله ، فإننا لا نعرف له من الحرائر سوى ابنة عمه التى زوجها إياه الإمام الحسين بن أحمد ، بعد أن ولاه عهده . ويدعى بعض أنها أم القائم (۱) ، وأنها صحبته فى رحلته من سلبية إلى بلاد المغرب . كما لا نعرف له من الإماء سوى جاريته ، لعب ، ، التى قتلها الحسين بن ذكرويه فى مذبحة سلبية ، على ما تقدم ، وأم ولده أبى الحسن الذى ولد بالمهدية وأصيب بالجدرى ، وفقد بصره (۲) .

# وفحاة المهدى :

توفى أبو محمد عبيد الله المهدى بمدينة المهدية ، بعد أن حكم بلاد المغرب أكثر من أربع وعشرين سنة ، وتوفى وله من العمر نجو ثلاث وستين سنة . وقد ذكرنا ما ذهب إليه جمهرة المؤرخين، أو بالأهواز له على ماذهب إليه بعضهم، وتقلد وظيفة الحجة أونائب الإمام عقب وفاة عمه أحمد بن عبدالله القداح فىسنة . ٢٨ هـ. ولم يكن عبيد الله قد جاوز العشرين ، فأظهر إخلاصه وتفانيه للمذهب الإسماعيلي ، ولذلك كان موضع ثقة زعيمة الإمام المستور الحسين بن أحمــد بن عبد الله ، على ما ذهب إليه عامة مؤرخي الإسماعيلية ، أو على بن الحسين ، على ماذهب إليـه الداعي الخطاب في كتابه غاية المواليد . ومن ثم قـلده إمامة الإسماعيلية استيداعا لا استقراراً . ومع أننا لا نعرف السنة التي تولى فيها عبيد الله الإمامة ، فإنه بما لاشك فيه أنه لم يتقلد الإمامة قبل أن يبلغ العشرين من عمره، أو بعد أن جاوز الثلاثين، لايننا نراء يفر من سلمية فيسنة ٨٧ه، وهو متقلد رتبة الإمامة وسنه لا تتجاوز الثلاثين ، وأنه قام يوظيفته الجديدة خير قيام ، واجتمعت فيه صفتا الحجة والإمام ، واستمر على ذلك مدة في سلبية ، ثم وهو في طريقه إلى بــلاد المغرب ، واستقراره في سجلماسة ، حتى أجلسه داعيه وتابعه أبو عبــد الله الداعي على عرش الحلافة في أواثل سنة ٢٩٧ ﻫ ، بمعنى أن عبيد الله المهدى دخل إفريقية (تونس). .

٠ (١) سيرة جعفر الحاجب ص ١٠٨ ، ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) النعان: الجالس والمسايرات ج ٢ ص ٢٢٠.

ولما يتجاوز الثامنة والثلاثين من عمره . وكان عبيد الله المهدى في عهد خلافته إماما مستودعا لا مستقرا ، ظاهرا لا مستورا . كاكان مثال الآمانة المطلقة ، فحافظ على الإمامية المستقرة ، وردها إلى مستحقها القائم ابن الإمام الحسين بن الإمام أحمد بن الإمام عبيد الله بن الإمام عمد بن إسماعيل ، وذلك في سنة ٢٣٣ه . هكذا انطوت صفحة عبيد الله المهدى ، مؤسس الدولة الفاطمية ، بعد أن قضى وقتا طويلا إماما مستورا ، وإماما ظاهرا ، وخليفة ، يحكم دولة امتد نفوذها فيما بعد من المحيط الاطلسي غربا إلى بلاد العراق شرقا ، ومن جبال طوروس شمالا إلى بلاد السودان جنوبا . وكانت هذه الدولة مضرب المثل في ازدهار الحضارة الإسلامية ، وفي السياسة والدين والثقافة .

ونحن إذ ننتهى من دراسة حياة عبيد الله المهدى ، نرجو أن نكون قد وفقنا إلى تحليل هذه الشخصية الفذة ، وإماطة اللثام عن كثير من الحقائق التى كانت لا تزال غامضة فى تاريخ المذهب الإسهاعيلى ، وهو الغرض الأول الذى نرى إليه من دراسة حياة عبيد الله المهدى ، وغيره من الخلفاء الفاطميين ، الذين كان لهم أثر كبير فى تطور المذهب الإسهاعيلى على أن تمام بحث تاريخ هذا المذهب إنما يكون بما نحاوله بعد هذا الكتاب من دراسة عصر الخليفة الفاطمي الرابع ، وهو المعن لدين الله الفاطمي ، الذى حكم الدولة الفاطمية فى بلاد المغرب ومصر زهاء أربع وثلاثين سنة (٢٤١ – ٣٦٥ هـ) ، ثم دراسة عصر الخليفة المستفصر (٢٧٤ – أدبع وثلاثين سنة (٢٤١ – ٣٦٥ هـ) ، ثم دراسة عصر الخليفة المستفصر (٢٧٤ – فيتصل بذلك بحث تاريخ المذهب الإسماعيلى ، الذى امتد نفوذه فى كثير من أرجاء فيتصل بذلك بحث تاريخ المذهب الإسماعيلى ، الذى امتد نفوذه فى كثير من البلاد الما الاسلامية ، ومخاصة بين الهرة والأغاخانية .

# المـــــلاحق

## ملحق ۱

#### نهاية الإمام إسماعيل بن جعفر وإمامته(١)

و مما يدل على إمامة إسماعيل أيضا ، صلوات الله عليه ! أن الصادق ، صلوات الله عليهما ! لما قبض أقامه في مجلسه مسجّى ثلاثة أيام ، وهو مكشوف الوجه ، والناس يدخلون عليه فيعرفونه ، من بني هاشم وغيرهم وسائر أهل المدينة والزوار ، والناس يدخلون عليه فيعرفونه ، من بني هاشم وغيرهم وسائر أهل المدينة والزوار ، والنه يقول لمن دخل إليه وعزاه فيه : أليس هذا ولدى إسماعيل ؟ ولا يستدل المسئول من قول نعم عند ما رأى ما رآه ، فعند ذلك يأخذ خطه في محضر حضره ، وإنه لم يزل على ذلك ، حتى أخذ خطوط كل مَن في المدينة وغيرهم من الزوار وأهل المدينة ، وأنه خرج به في اليوم الرابع إلى البقيع ، وهو مكشوف الوجه ، وأنه كان ينزله ويقبله ، ويقول : والله ماأسني على إسماعيل ، أسنى على ما أودعته إياه ، ويشاهد بنزله ويقبله ، ويأخذ بذلك خط من لم يحضره من قبل خروجه ، وأنه لم يزل على ذلك مرارا ثلاثة ، ومع الرابعة أنزله على قبره ، وفعل به مثل ما فعله في غيره ، وأشهد الخلق بذلك .

ودفنه بمحضر منهم ، وكتب أصحاب الآخبار بذلك إلى المنصور صده ، وكتب أيضا الصادق إليه يعزيه فيه ، وكان قد جعل عيونا على الصادق حتى يعرف إلى من يسلم الآمر إليه فيقتله ، وأنه لما وصلت الآخبار إليه اضطرب ، وهم بالتوجه إليه في طلبه ، حتى أتاه موته فسكن ما كان يجده منها . ثم إنه لم يمر له إلا أيام حتى يحكى له أن رجلا كان بالبصرة زمنا ، له ستون سنة (٢) ، وأنه كان قاعدا على باب دكانه يعمل الخوص ، وأنه مر به شاب من وصفه وصفته (٣) ، والناس مرعون حوله ،

<sup>(</sup>۱) جعفر بن منصور البمِن : أسرار النطقاء ، نقلا عن كتاب المنتخب من كتب الاسماعيلية ، عليمة أيفانو ( ص ۱۰۳ – ۱۰۶ ) .

<sup>. (</sup>٢) في الأصل ستين .

<sup>(</sup>٣) يقصد المؤلف إسماعيل بن جعفر الصادق.

ويسمونه ، ويكنونه (١) . وأن الزمن لما مر به ، وكان يتشيع لابيه ، ناداه : يا بن رسول الله ـ خذ بيدى أخذ الله بيدك ، فرجع يأخذ بيده ، وأنزله من مكانه ، ثم ساربه ساعة وخلاه ؛ فرجع إلى موضعه صحيحا سويا ، فاجتمع إليه الناس .وقيل (له) : من مر بك ؟ قال : إسماعيل بن جعفر بن محمد ، صلوات الله عليهم !

فكتب أصحاب الآخبار بموته (٢)، ووصل كتاب الصادق بالتعزية فيه ، ثم قرأها وقال : إنه لا يزول سحر بنى أبى كبشة . . . حتى يفنوا عن آخرهم . ثم إنه أرسل لوقته إلى الصادق ، فأشخصه إلى حضرته ؛ فلما مثل بين يديه ، أخرج إليه كتابه وكتاب أصحاب الآخبار بموته و تعزيته ، وقال له : أليس هذا خط يدك ؟ تعزيني فى إسماعيل ؟ قال : نعم فعند إقراره أخرج إليه كتاب أصحاب الآخبار بما كان من قصته بالبصرة ؛ فعند ذلك أخرج الصادق عليه السلام المحضر الذي حضره بموته ودفنه ، فلما رآه و وقف على مافيه من الشهود ، سكن مابه من الغضب ، فأحضر جماعة من بني هاشم كانوا عنده ، فشهدوا بما رأوه ، وثبتوا على خطوطهم . فعند ذلك أمر بترك (٣) الصادق و إكرامه ، ورده إلى موضعه . والحلق لا يعلمون سر الله كيف بحرى فى أوليائه ، ولا مامنحهم به فى كل عصر وزمان . ورجع الصادق إلى حسرم جده ، وجلس مجلسه ، كا جلس يعقوب فى مجلس يوسف بعده ، وشعيب لما انقطع جده ، وجلس مجلسه ، كا جلس يعقوب فى مجلس يوسف بعده ، وشعيب لما انقطع التأليد عنه ،

### ملعق ۲

#### في إمامة محمد من إسماعيل (٤)

وقام محمد بن إسماعيل ، صلوات الله عليه ! وهو سابع الأنمية وقائمهم ، مقابل لجده على أمير المؤمنين تمام الدور الروحاني ، والحلق الآخر الذي هو نفس

<sup>(</sup>١) فى الأصل ويكنفونه ، وليس هثاك ما يمنع صحة هذا التعبير ، غير أن ما ذكرناه أقرب إلى الصواب .

<sup>(</sup>٢) أى كتب أصحاب الأخبار بموته إلى أن جمفر المنصور .

<sup>(</sup>٣) في الأسل بنزل.

<sup>(</sup>٤) الداعي إدريس: زهر المعالى ، من كتاب المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ، طبعة إيفانو ( ص ۴ م سـ ۵ ) .

الشيء وروحه ومعناه ، وهو تمام الدور الأول ، ومنه ابتدأ الدور الثانى .

وكان بالمدينة ، فقسام بدين الله سبحانه ، وبث الدعاة ، ونشر العسلوم ، وأمر دعاته بطلب دار هجرة يلجأ إليها . وكان في عصر الرشيد ، فلما بلغه علم محمد بسبب انتشار دعوته ، أمر بالقبض عليه ، وأن يؤديه إليه . وكان الإمام قسد أعد بداره سربا (۱) بشكتم فيه من الضد (۲) . فلما وصل الرسول من الرشيد إلى المدينة ، دخل ذلك السرب واختني فيه ، وطلبوه فلم يجدوه ولا قدروا عليه . فعادوا إلى الرشيد ، وأنهوا إليه خبر مافعلوه . ولما هدأ الطلب ، سار الإمام في طلب دارهجرته ، وخلف بالمدينة ولدين عاليين من الإمامة ، وهما إسماعيل وجعفر ، وشخص إلى نيسابور بنفسه منكتما عن ضده ، وهو يدور ما بينها (۳) و بين الديلم . وتزوج بنيسا بور أمرأة ، فولدت له ولدا فسهاه عبد الله ، وكسناه الرضى ، وعرف عبد الله الإمام بالعطار كتما لمقامه وإخفاء له . ونصب له حُمجها ، وأمركل واحد من الحبب والحجج أن يتسمى باسم الإمام ، فمن أخذ العهد على مستجيب ، سمى له أحد أولئك الحجب أن يتسمى باسم الإمام ، فمن أخذ العهد على مستجيب ، سمى له أحد أولئك الحجب ، خي يمضى الوهم إليه سترا على صاحب الأمر . وجرت بذلك السنة والقضية في الأثمة بأسها المستورين الثلاثة . فمن ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الأثمة بأسها عليله ، ما اتفق منها في ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الأثمة بأسها .

فقام محمد باللسان، وصمت عنه السيف إلى بلوغ الكتاب أجله (٤) ، فأظهر العلوم، وبين الحقائق وكشف لخلصائه منها السر المكتوم؛ فظهرت منه حقائق ومعجزات، ودلائل وآيات، لم تظهر في الآئمة من قبله، ولا قام أحد من الآئمة كثله، لانه السابع صاحب القوة والظهور، والضياء والنور، ومبين العلم المستور. وكان محمد بن إسماعيل متم الدور المنتهية إليه غاية الشرائع المختومة به، المشتمل على مراتب حدودها، المحيط بعلومهم. وهو القائم بالقوة، صاحب الكشفة الآولى؛ لأن القائم بالفعل هو القائم الدكلى، الذي هو صاحب الكشفة الآخرى والبطشة

<sup>(،)</sup> السرب : بتشديد السين المفتوحة ، الحفير تحت الأرض ، والطريق .

<sup>(</sup>٢) يقصد به هارون الرشيد ، كما أن ضد جعفر الصادق هر أبو جعفر المتصور .

<sup>(</sup>٣) ن الأصل ما بينهما .

<sup>(</sup>٤) في الأصل ور إلى بلوغ كنتاب أجلد ،، .

العظمى ؛ قائم القيامة الكبرى ، لأن القيامات كثيرة ، أولها المأذون المكفوف ، مم المأذون المطلق ، ثم داعى البلاغ ، ثم الحجة ، المأذون المطلق ، ثم داعى البلاغ ، ثم الحجة ، وإنما كانت هذه الحدود قيامات ، كقيام كل واحد منهم بما يتصل من الصور المجردة المفارقة للأجسام الصائرة إلى أفقه المعروفة به .

ويتلو هذه القيامات قائم قيامة كبرى ، وهو المقام الذى هو الإمام عليه أفضل السلام ، فهو قائم القيامة ونهاية النهايات ، وكل أحد بمن ذكرنا قائم بنسبة إلى من دونه . ويتلوها جميعا قائم القيامة الكبرى ، صاحب البطشة العظمى ، المجتمعة عنده جميع المقامات ، وهو لهم غاية الغايات الشريفة ، الجامع لها . . . وإنما وقع عليه السم الناطق السابع لنطقه بالأمر الإلهى ، وجمعه لفضل الذى هو إليه متناهى ، وليس بمتم ولا رسول ، بل هو منفرد برتبة الوحدة ، وقدتم التمام ، واتسق النظام .

وإبما خص محمد بن إسماعيل بذلك ، لانتظامه في سلك مقامات دور الستر ، لأنك إذا عددت آدم ووصيه وأئمة دوره ، كانخاتمهم الناطق ، وهو نوح عليه السلام . . . وإذا عددت عيسى ووصيه وأئمة دوره ، كان محمد عليلية متسلما لمراتبهم ، وهو الناطق الحاتم للنطقاء ، وكان وصيه عليه السلام بالفضل منفردا . وإذا عددت الأئمة في دوره ، كان محمد بن إسماعيل سابعهم ، وللسمامع قوة على من تقدمه . فلذلك صار ناطقا وخاتما للاسبوع وقائما ، وهو ناسخ شريعة صاحب الدور السمادس ببيان معانها ، وإظهار ماطنها المبطن فها .

... و محمد من إسماعيل لم يبطل شيئا من ظاهر شريعة محمد صلى الله عليه وآله الله أكدها ، وأمر بالعمل بها . وعلى ذلك سنة الأثمة الطاهرين من أبغائه التابعين لهم ، قياما بالتكليفات ومحافظة على المفترضات ، مر غير ترخيص ولا إهمال ، ولا ترك ولا إبطال ، وإنما عنى الإمام المعز بقوله : وعطلت بقيامه ظاهر شريعة محمد ، لما كان لمعانيها مبينا ، ولاسرارها كاشفا ومجليا ؛ فأزال عن أتباعه وأشياعه اعتقاد الظاهر ، على مافيه من تعطيل وتشبيه للمبدع الحق بمحلوقاته ، وتمثيل وتجسيم المملائكة الروحانيين ، واعتقاد لذلك ، على ما هو موجود في هذه الدار . فعطل ذلك الاعتقاد ، وبين فيه المراد ، كشفا للحقائق، وإظهار البيان الصادق ، وقياما بالتأويل الذي عرف فيه المراد ، كشفا للحقائق، وإظهار البيان الصادق ، وقياما بالتأويل الذي عرف فيه المراد ، كشفا للحقائق، وإظهار البيان الصادق ، وقياما بالتأويل الذي عرف فيه المراد ، ونزه الباري سبحانه عن صفة خليقته ، وعرفت

الملائكة بجوهرها اللطيف ، وبين الثواب والعقاب على ما يعتقده أهل التجسيم والتكثيف .

#### ملحق ۳

#### ظهور المهدى(١).

«... وكان أهل النجوم والحساب يذكرون ظهور المهدى بالله ، ويبشرون بدولته . ثم إن الملوك والاصداد أيقنوا بذلك ، حتى إن كثيرا منهم تبرأ من الأمر كلك صنعاء ، وكثير منهم . ثم إن الامام صاحب الزمان (٣) ، تقدم للهجرة إلى المغرب والمهدى في كنفه ، فأظهر النقلة في سفره ، وأوصى إلى أخيه سعيد الحير ، واستكفله واستودعه لولده ، وكفله سعيد الحير ، وقسمى بالإمامة ، بأمر الناص عليه . سترا على ولى الله ، وإخفاء لمقامه عن أهل دعوته ، حتى يكون أوان ظهوره وطلوع نوره . وأمر الحدود بذلك ، وأن يكنوه بالشمس الطالعه ، سترا على ولى الله ولده القائم من بعده ، فلم يطلع أحد عليه ، ولاوقف على سر الله فيه ، إلا الخلصاء ولا من بعده ، فلم يطلع أحد عليه ، ولاوقف على سر الله فيه ، إلا الخلصاء الأبرار ، المصطفون الآخيار ، العارفون لسر الله في أوليائه ، المطلعون على معرفة ما أظهر لهم من أصفيائه . حتى إذا آن الميقات ، ووطد (٣) الدعوة الدعاة ، وأشاروا إلى ولى أمرهم الذى أمروا بالإشارة إليه ، وأوضحوا فضله لمتبعهم ، ودلو اعليه ، وبشروا بظهور الشمس من غربها ، ووعدوا مدنو الميقات لظهورها من استتار حجها .

فقام المهدى ، صلوات الله عليه ! وقد انتشرت دعوته فى الآفاق ، واستـدل واضح براهينه أهل الحخلاف فرجعوا إلى الوفاق ، فظهر من سجلباسة على يد داعيه أبى عبد الله صاحب الدعوة بالمغرب ، قدس الله روحه ! ومعه الإمام القائم بأمر الله محمد بن عبد الله ، المستحق بعده للخلافة ، والذى إليه دعـــوة الأولياء كافة ، والمهدى بالله كافل له فى كفالته ، ومشير بعالى مقامه إلى أهل دعوته .

. . . وهو قائم بما قام به جده محمد عَلَيْكَاتُهُ ، خاتم الأنبيا. وسيدالاصفيا. ، وبه

<sup>(</sup>۱) الداعي إدريس : زهر المماني ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ، طبعة إيفائو ص ٦٥ – ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٢) المقصود به الحدين بن أحمد بن هبد الله بن مجمد بن إسماعيل .

<sup>(</sup>٣) في الأصل ووطدت .

بشر ، وبظهور أمره أنذر في مواقف عدة وإشارات جمة ، وقال : على وفاء الثلثمائة من هجرتى ، تطلع الشمس من مغربها . فكان شمس الله الطالعة ، وآيته الساطعة ، والحجاب الأعظم ، والباب الأشرف الأكرم ، حامل أمانة الله ووديعته ، ومسلمها إلى القائم بأمر الله ، ولده المنتسب إليه بتعليمه وإفادته ، وهو خليفته ، القائم منه كعلى جده أمير المؤمنين ، من محمد رسول الله الأمين ، صلوات الله وبركاته و تحياته عليهم أجمعين ! ه.

# ملحق ع

انتقال الإمامة إلى المهدى (١) والطيب بن الآمر

ولى الله على ظهر النور باليمن و بلاد المغرب ، سار ولى الله فى أرضه على بن الحسين ، صلوات الله عليه ا يريد بلاد المغرب ، حتى كان فى بعض طريقه ، فأظهر الغيبة ، واستخلف حجته سعيدا الملقب بالمهدى ، سلام الله عليه ا فثبت قواعد الدعوة ، وجرى عليهما من ضدهما بسجلماسة من العال بالمغرب ماجرى ، ووقى الله وليه ، سلام الله عليه ا كيده ، لما كان من زحف أبى عبد الله عليه ، وظفره واستخراجه ولى الله سلام الله عليه من سجنه .

فلما حضرت المهدى النقلة ، سلم الوديعة إلى مستقرها ، وتسلمها محمد بن على القائم بأمر الله تعالى ، وجرت الإمامة فى عقبه ، سلام الله عليه ا حتى انتهت الإمامة إلى مستقرها ومعدنها ، واطائنت بموضعها من الإمام المنصور أبى على الآمر بأحكام الله أمير المؤمنين بالنص عليه .

. . . فقام صلوات الله عليه بالإمامة ، وولى الأمر بنفسه وظهر فيه ، ثم إنه لما أراد إظهار الغيبة بما أظهرها به ، قدم النص قبل ذلك ، وأمر بإشاعته فى كافة الجزائر ، ووردت بذلك أو امره(٢) العالية القاهرة ، فى سجلاته الموضوعة عليها

<sup>(</sup>١) أبو الحنطاب الداعى: كتاب غاية المواليد ص ٣٧ ــ ٢٨ ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ( طبعة إيفانو ) .

<sup>(</sup>٢) في الأصل أوامر.

العلامة الشريفة ، مخط اليد العالية إلى حجته ووليته المنصوبة بجزير تينا (١) من قبل آبائه الأثمة الطاهرين ، سلام الله عليهم أجمعين ! بسماع منا ووقوف بين يديها ، وإيضاحها ذلك لنا ، وشهادتها بصحة ماورد عليها ، وقيام الآدلة المتظاهرة ، والبراهين الباهرة على صحة ذلك بما تقدم ذكره .

# ملحق ٥

الواجب على الآمة للأئمة (٢).

إذا كان العلماء في زمان إمام حق ، وأهله فاسقون ، وجب على العلماء عرض أنفسهم إليه ، ليسلمهم إلى الأشكال والحدود التي يجدها أبلغ وأنفع لما يريده . فالذي يجب على عبد أمير المؤمنين من هذا ، كشفه لمولاه من حال نفسه ، اعتقاد ولايته والإخلاص له فيها . وذلك أصل ما لايزكو عمل إلا به ، والصدق فيا يعوله له وعليه ، لا يسأل الله عن كذب إن شاء الله لا يتعمده ولا يقصده ، والتسليم لمولاه ، واستفراغ الجمود فيما يتحرى به رضاه ، وأمير المؤمنين أعلم بعبده ومايراه أهلاله . فإن وقع من قوله أو فعله شيء بخلاف موافقة مولاه ، فمن حيث رأى أن يقع ذلك فإن وقع من قوله أو فعله شيء بخلاف موافقة مولاه ، فمن حيث رأى أن يقع ذلك بموافقته وهواه . وقد قال جده (٣) رسول الله عليه على المؤمنين عليه على سنة جده ، ومقتنى ونسيانها ، وما أكرهت (٤) عليه ، وأمير المؤمنين عليه على سنة جده ، ومقتنى أثره ، ومنجز وعده لاهل عصره ، ومتبع أمره ، .

# ملحق ٢

فى محاولة عبيد الله فتيح مصر (٥).

يقول المعز لدين الله . . سمعت المنصور بالله يقول : أمر المهدى بالله القائم

<sup>(</sup>١) المؤلف بنى ، ويقصد بجزيرته بلاد اليمن ، وبحجة الامام ووليته السيدة أروى الصليحية ملكة آلين المترفاة سنة ٣٣٥ ه .

<sup>(</sup>٢) النعان : المجالس والمسايرات جـ ٢ ص ٢١٦ ـ ٢١٧ .

<sup>(</sup>٣) الضمير يمود إلى المعز .

<sup>(</sup>٤) في الأصل ما لا أكرهت .

<sup>(</sup>a) النمان : المجالس والمسايرات ج ٢ س ٢٤ سـ ٢٥ .

بأمر الله عم ، بالنهوض إلى مصر ، فقال : يا أمير المؤمنين! قد خولك الله وملكك ، وأعطاك من الدنيا مافيه وسعة وكفاية . فعلام تغم نفسك ، وتشغل صدرك ؟ دع هذا حتى يأتى الله به عفوا . فقبض ويتليين كفه اليسرى وقال : نعم ! هذا المغرب في قبضتى هذه ، وبسط اليمين وقال : ولسكن كفي هده من المشرق صفر ، إن ثقل عليك ما أمر تك به ، خرجت له بنفسى . قال : بل أنفذ لما أمرت به يا أمير المؤمنين ، وأسارع إليه . قال المعز ويتليين : ولقد علم المهدى علين أنه لا يصل إلى ذلك ، ولكنه أحب أن لا يضيع الحزم ، ولم ير ترك ما افترض الله عز وجل عليه من الجهاد في سبيله . .

# ملحق ٧

# فى فضل كتامة على الفاطميين(١)

يقول المعز لدين الله في كتامة : م بارك الله فيهم ، وكثر أعدادهم! فما أسرى بهم و باحتفالهم ! وما أحب إلى أشخاصهم ، وأزين في عيني مناظرهم ، ثم نظر عم إلى فقال (٢) . أرأيت مثلهم في بهائهم ، وجمال مراكبهم ، وحسن مناظرهم ؟ أما أنى ربما أقول في نفسي إذا أعجبني ذلك منهم : إن ذلك لفرط محبتي لهم ، فقلت : هم والله على ماوصفهم أمير المؤمنين عند الولى والعدو . ولقد اتصل بنا من غير وجه ، أن مخلدا وأصحابه اللعنام كانوا يقولون أيام الفتنة ، وهم يقاتلونهم : أما أركوب كتامة وجمالهم فيه ، فما ندعيه ولاننازعهم فيه ، فقال : هم والله الذين أذاقوهم طعم الموت، وأحلوهم محل الذل ، وأخرجوهم قسر ا بظبات السيوف وحد الرماح ، حتى ألحقوهم بقن الجبال في أطراف البلاد ، ثم استنزلوهم منها قسر ا ، وأبادوهم قتلا ، بنصر الله لوليه وبركة مقامه وسعادة جده وأيامه ، وطاعتهم له ، وصبرهم معه .

فقال بعض العبيد الصقالية: فنحن يا أمير المؤمنين، فما ترى أنا قصرنا، وقد كان لنا من العناء والجهاد كمثل ما كان لغيرنا؛ فمن نازعنا ذلك فليعد مشاهدنا ووقائعنا ومقاماتنا، ومن استشهد منا. فقال عم: لا سواء بهم (٣). إنا ملكسنا كم

<sup>(</sup>١) النمان: المجالس والمسايرات جـ ٢ ص ١ ــ ه .

<sup>(</sup>٢) الضمير يعود إلى أبي حنيفة النعان المفريي

 <sup>(</sup>٣) بمعنى أنه لا يتساوى أحد بالكنتاميين .

ولم تملكهم بكم . أرأيت لو تركت أنت وأمثالك فى بلدانكم ، أكنتم تأتوننا ؟ قال : لا 1 قال : فهؤلاء أتونا طائعين ، وبذلوا لنها أنفسهم راغبين ؛ مضى على ذلك أسلافهم ، وثبت عليه أخلافهم ، للسلف منا وللخلف ، قرنا فقرنا ، وجيلا فجيلا . والله ماوفت أمة من الامم لنبي من الانبياء ، ولإمام من الائمة ، ولا لملك مر ملوك الدنيا ، ولا وفي لها ، وفامهم لنا ووفاء نا لهم ، إلا وقد تداخل أولئك الفشل ، واعتراهم الخلل ، وحال عليهم ملوك الدنيا ، واستأثروا غيرهم دونهم ، واطرحوهم وأوقعوا بهم ، وهؤلا أجدادهم مع أجدادنا وآباؤهم مع آبائنا ، وهم معنا ، وكذلك يكون أعقابهم مع أعقابنا إلى يوم الدن إن شاء الله . ،

# ملحق ٨

## عبيـد الله والزعامة في الرملة(١)

يقول جعفر الحاجب: , وصلنا إلى الرملة فنزلنا بها عند عاملها ، وكان مأخوذا عليه ، فلم يدر من السرور برؤية مولانا المهدى ع مكيف يخدمه ، ورفع المهدى فوق رأسه ، وقبل يديه ورجليه . قال : فأذكر قياى على رأس المهدى أنا وطيب (٢) ، وأو يعقوب على المائدة ، والعامل مع المهدى والقائم وفيروز يتغدون ، إذ ورد النجاب الذى ورد إلى دمشق من بغداد بكتاب القبض علينا ، و بصفة المهدى واسمه . قال : فقرأه العامل ودفعه إلى المهدى علينية . فلما وقف على ما فيه انكب العامل على رجلى المهدى ع م يقبلهما ويبكى ، فقال له المهدى على المؤلفة : طب نفسا وقر عينا . فوالذى نفسى بيده لا وصلوا إلى أبدا ، والنملكن أنا وولدى نواصى بنى العباس ، فوالذى نفسى بيده لا وصلوا إلى أبدا ، والنملكن أنا وولدى نواصى بنى العباس ، والدوسن خيولى بطونهم ، فلا تخش على شيئاً بما ترى . فكتب عامل الرملة إلى عامل دمشق جواب كتابه ، بأنه ما رأى هذا الرجل ولاهذه الصفة ، ولاعلم بحوازه إن كان قد جاز ، وإن لم يكن قد جاز فنحن نترصده على كل طريق إن شاء الله . في تلك الليلة نجوم ، فخرج المهدى والقائم ، صلوات الله عليهما ! والعامل والجاعة في تلك الليلة نجوم ، فخرج المهدى والقائم ، صلوات الله عليهما ! والعامل والجاعة في تلك الليلة نجوم ، فخرج المهدى والقائم ، صلوات الله عليهما ! والعامل والجاعة في تلك الليلة نجوم ، فؤرت المهدى والقائم ، صلوات الله عليهما ! والعامل والجاعة في تلك الليلة نجوم ، فورت ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى

<sup>(</sup>١) سيرة جمفر الحاجب ص ١١٢ ( بجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أحمد عبيد سميد الخير، ومثله أبو يمقوب .

الله عز وجل ، قال : كان سقوطها تلك الليلة فى سنة تسع و ثمانين و مائنين فى شهر رجب ، فرأيت المهدى قد شد يده على يد العامل ، وقال : هذه النجوم إحدى دلائلى ، ومن بعض علاماتى .

# ملحق ۹

### عبيد الله في مصر (١)

قال جعفر: و وسرنا من الرملة إلى مصر ، فاستقبلنا أبوعلى الداعى ، وكان مقيها يدعو بها ، وأكثر دعاة المهدى من قبله ، وكان فيروز الذى دعاه ورباه ، وزوجه ابنته أم أبى الحسين وولده ، فتقدم إليه المهدى على المنته أم أبى الحسين وولده ، فتقدم إليه المهدى على المهدى على المهدى يثق به ، فأنزله عنده ، ولاعند من يشار إليه بشى من أمرنا ، وأن ينزله عندمن يثق به ، فأنزله عند ابن عياش . قال : فما أقمنا إلا يسيرا حتى ورد الرسول إلى مصر في طلبنا ، قال : فوجه صاحب مصر (٢) فى ذلك الوقت إلى ان عياش ، فأعلمه بالرسول ، وأقرأ عليه الكتاب ، فقال ابن عياش : أما الرجل الذازل على " ، فوالله لا وصل إليه شى عليه الكتاب ، لا نه رجل هاشمى شريف تاجر من وجوه التجـــار ، معروف بالفضل والعلم واليسار . والذى أتى الرسول في طلبه قد أعطيت خبره ؛ إنه توجه بالفضل والعلم واليسار . والذى أتى الرسول في طلبه قد أعطيت خبره ؛ إنه توجه نمن نقضى حقك في هذا الرجل وحقه ، ولكن لا بد لنا أن نبدى عذرا بالقبض غلى بعض غلمانه ، و نقرره خوفا من أصحاب الاخبار ، والامر بحرى له ولك على بعض غلمانه ، و نقرره خوفا من أصحاب الاخبار ، والامر بحرى له ولك على ماتحب ويحب إن شاء الله قال جعفر : وكنت ذلك الرجل المقبوض عليه ، وقدمت على ماتحب ويحب إن شاء الله قال جعفر : وكنت ذلك الرجل المقبوض عليه ، هاس ».

# ملحق ۱۰ -

الأمن في عهد أبي عبد الله الشيعي (٣).

يقول جعفر الحاجب : تقدم إلى المهدى ﴿ أَنْ أَطَلَبُ لَهُ مَرْيِنَا ، وقال : اجتهد

<sup>(</sup>١) سيرة جعفر الحاجب ص ١١٣ ــ ١١٤ . ( مجلة كلية الآداب بجامغة فؤاد سنة ١٩٣٦ م )

<sup>(</sup>۲) عيسي النوشري .

 <sup>(</sup>٣) عمل بن محمد اليمانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٧ - ١١٨ ( مجلة كلية الآداب ببرامعة.
 فؤاد سنة ١٩٣٦).

في أن يكون غريبًا ، قال : فخرجت ، فلقيت مزينًا عليه أثر السفر ، فقلت له : أغريب أنت؟ قال : نعم ! قلت : متى دخلت هذا البلد؟ قال : في يومي هذا ، فأخذته معى وجئت به إليه ، وعرفته أنه غريب . فلما رآه سأله عن اسمه وعن بلده ، وهل هو حر أو مملوك ، وكذلك كانت عادته عليه السلام إذا رأى شخصا لايعرفه ، لم يكلمه ولم يؤانسه ، حتى يسأله عن اسمه و نسبه و بلده . فلما سأله عن جميع ذلك ، عرفه الرجل أنه من أهل إفريقية من القيروان ، وأنه غاب عنها مدة طويلة إلى بلد كتامة ، ومنه وافى إلى هذه المدينة . قالَ له : كيف استطعت دخول بلد كتامة والمقام فيسه على ماقيل فيه من الفتن وتغير السنن؟ قال له : والله نامولاى! مالله ولرسوله سنة صحيحة إلا ببلدكتامة , قال له المهدى عَلَيْنَاتُهُ : هذا خلاف ماوردت به الاخبار من كل الجهات عن الرجل الخارجي بها ، فقد قيل إنه لقد فتنهم ، وأحل لهم البنات والأخوات ، ورفع عنهم الصوم والصلاة . قال له المزين : والله الذي لاإله إلاهو ، مامن هذا يامولاى قليل ولاكثير ، ولا لله دىن إلا الذى عليه الرجل الذى ببـلد كتامة . فقال المهدى : ماالذي استحسنت من أفعاله ، حيث أراك تمدحه هذا المدح الذي لابجامعك عليه أحد؟ فقال له : والله بامولاي لقد شاركت شريكا ، وقلت له : اعزم بنا أن ندخل في مدينــة سطيف(١) ، ونعمــل بها مدة شهر ، فما قسم الله عز وجل لنا من رزق قسمناه بيننا ، فسرنا إلها ؛ فلما أردنا الدخول من أب المدينة ، منعنا من الدخول بسلاحنا إليه ، قلنا لهم : فكيف نعمل به وايس نعرف هاهنا أحدا نودعه إياه ؟ فقالوا لنا : اطرحوه خلْف سور المدينة ، فقلنا : وكيف نضع سلاحنا؟ فقيل لنا : اطرحوه ولا تخافوا عليه ! قال : فطرحناه ودخلنا المدينة واحتسبناه ، لأن الرجوع شق علينا بعدأن وصلنا المدينة ؛ فأقمنا فيها شهرا ، ثم خرجنا ، فإذا سلاحنا محاله ماضاع لنا منه شيء . فهده يامولاي سيرة رجل يرمى بالكفر وتبديل الشريعة . قال جعفر : فرأيت وجه المهدى عَيْطَالِيُّهُ يَتْهَلُّل ، .

<sup>(</sup>١) في الأصل سطيق ، والصواب سطيف ، وهي من مدن كنتامة كما رأينا .

# رئحق ۱۱

المناظرة الأولى بين أبى عثمان (١) سعيد بن محمد بن الحداد وأبى العباس أخى أبى عبد الله الشيعى (٢)

قال أبو عثمان : تم قال : ومن ذوا عدل؟، وأوماً إلى أنهم قوم دون قوم فقلت: هم الذين قال الله فيهم في المراجعة من الطلاق ، (وأشمِـدوا ذَوَى ْ كَدْ لِ منكم) .

(١) من كبار علماء القرن الثالث وأوائل القرن الرابع في بلاد المغرب باشتهر بالمناظرة والجلد فيها ، وكثر نقاشه مع الشيعيين . وقد ناظر أبا العباس أخا أبي عبد الله مناظرات كثيرة ، أهمها تلك المناظرات الأربع التي وردت في كتاب طبقات علماء إفريقية ؛ ولذلك يعد أبو عثمان من كبار العلماء السنيين في بلاد المغرب ، الذين ذبوا عن الاسلام ، يشهد بذلك ما قبل ويه : ، , كانت لابي عثمان مقامات كريمة ، ومواقف محودة في الديع عن الاسلام ، والذب عن الاسلام ، والذب عن السنة ، ناظر فيما أبا العباس المخدوم ، أخا أبي عبد الله الشيعي الصنعائي بملء فمه ومني نفسه ، مناظرة القرن ألمساوى ، بل مناظرة المتعزز المتعالى ، لم يتلعثم لفظاعة المقام ، ولا أحجم لهيبة السلطان ، ولا محاف مما خبف عليه من سطوة الحدثان ، ولقد قال له ابنه محمد يوما : اتن الله في نفسك ولا تبالغ في مناظرة الرجل ، عليه من سطوة الحدثان ، ولقد قال له ابنه محمد يوما : اتن الله في نفسك ولا تبالغ في مناظرة الرجل ، فقال له : حسي من له غضبت وعن دينه ذبيت ، (طبقات علماء إفريقية ص ١٩٩٩) ،

(۲) أبو المرب محمد بن أحمد التميمى : كتاب طبقات عداه إفريقية ( الجزائر سنة ١٣٣٢ ه - ١٩٠ م ( ص ١٩٩ - ٢٠٢ ) ٠

<sup>(</sup>٣) في الأصل قال ، والصواب قلت .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية ه. .

قال أبو عثمان: وأجابه موسى القطان من فورى (١) بحديث على في الحنر إذ قال في السكران: إذا سكر هذى ، وإذا هذى افترى ، فوجب عليه ضرب ثمانين أدنى أن يضرب ثمانين . فقال له : ألم يقل النبي عَلَيْكَاتِيّ، على أفضله من أبوعثمان : فقلت لموسى وهو إلى جنبى : وفي الحديث « ومعاذ أعلمكم بالحلال والحرام ، وعمر أقواكم في دين الله وعمر أقواكم في دين الله من فر بالرابية يوم خيبر ؟ فقال له موسى : ماسمعنا بهذا ، قال أبوعثمان : فقلت : الله : «إلا متسحر فا لقتال أو متسحر فقال فقسة ، . فعمر بمن تحرف لقتال ، أو تحين الله على فئة . فقال : عمر فأنه أكثر من النبى ، وقد كان حاضرا ولم يتحيز إليه ، فقلت : إلى فئة . فقال : عمر فئة ، فن تحيز إلى عمر فقد تحيز إلى فئة ، فسكت . فركه بعض أصحابه وقال : ألا تسمع ما يقول هذا الشيخ ؟ فقال : صدق ، أو نحو هذا من القول . سمعها أنا منه ومن كان يليه .

قال أبوعثمان: ثم عطف فقال: أنتم تبغضون عليا يأهل المدينة ، قال أبوعثمان: على مبغض على "لعنة الله والملائكة والناس أجمعين. وكيف أبغض عليا وقد سمعت سحنون بن سعيد ، وهو إمام أهل المدينة بالمغرب ، يقول : على بن أبى طالب إماى فى دينى ، أهتدى بهديه ، وأستمد بسنته ، رحمة الله عليه ا فقال لى : بل صلوات الله عليه ، قال : فرفعت صوتى وقلت : إن الصلاة فى كلام العرب الدعاء ، وقلت : قال الأعشى :

يارب جنُّب أبي الأوصابَ والوجعا

عليك مثل الذى صليت فاغتمضي

نوماً ، فإن لجنب المــــر مضطجعا

قال أبوعثمان : مم قلت : نعم ! صلى الله على على بن أبى طالب والحسن والحسين ، وأهل طاعة الله أجمعين من أهل السموات وأهل الأرضين !

قال أبوعثمان: ثم قال لى: أليس على مولاك؟ يقول النبى: اللهم وال من والاه وعاد من عاداه. قال ، قلت ؛ هو مولاى بالمعنى الذى أنا به مولاه ، ولا ولاية ، لا ولاعتاقة ، لأن المولى فى كلام العرب متصرف : يكون المولى ، ويكون ابن العم، ويكون المنعم عليه ، ثم قلت : قال الله حكاية عن ذكريا :

(و إنى خُفت المو الى من ورائى) ، يريد العصبة . وقال دذلك بأن الله مولى الذين آمنوا ، وأن السكافرين لاولى لهم . وأن السكافرين لاولى لهم . وقال المؤمنين ، وأن السكافرين لاولى لهم . وقال فى المؤمنين : دبعضهم أو لياء بعض ، ؛ فعلى مولى المؤمنين ، لانه و ليهم وهم مواليه بأنهم أو لياؤه ، فعلى مولاى بالمعنى الذى أنا به مولاه .

قَالَ أَبُوعَثَمَانَ : ثُمَ قَالَ لَى : فَالْحَدَيْثَ الْآخِرَ وَأَنْتَ مَنَى بَمَزَلَةَ هَارُونَ مَنْ مُوسَى، قَالَ : قَلْتَ هَارُونَ كَانَ حَجَةً فَى زَمَانَ مُحَدَّ اللَّهِ، قَالَ : قَلْتَ هَارُونَ كَانَ حَجَةً فَى حَيَاةً مُوسَى ، وعَلَى لَمْ يَكُنَ حَجَةً فَى زَمَانَ مُحَدَّ اللَّهِ عَلَيْكَ وَاللَّهُ عَلَيْكَ وَلَا مَا كَانَ لَهُ وَزِيْرًا ، والمؤمنون وزراء رسول الله عَلَيْكَ وَلَيْكُ وَلَهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَهُ عَلَيْكُ وَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلِيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ فَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْلُهُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَيْكُ وَلِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْلِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُونِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَا

قال: ثم قال لى: أليس على أن أفضلهم ؟ قال: فقلت له: الحق متفق عليه ، غير مختلف فيه ، قال لى: نعم ! قال فقلت له: قد ملكت مدائن كثيرة قبل مدينتنا هذه وهى أعظم مدينة ، واستفاض الخبر عنك أنك لم تكره أحدا خالفك في مذهبك ، على الدخول فيه ، فاسلك بنا مسلك غيرنا ، .

# ملحق ۱۲

المناظرة الثانية بين أبي عثمان وأبي العباس(١)

و قال أبوعثمان : ثم دخلت عليه في مجلس ثان ، فأقبل يسأل من حضر من المدينيين والعراقيين السنة ما هي ؟ فقال بعضهم : السنة (هي) السنة . وما درى أحد مهم ما يجيب ، قال : ثم حو ل وجهه إلى وقال : بلغني أنك تقول بالكتاب والسنة ، ولكن السنة ما هي ؟ فقلت له : السنة محصورة في ثلاثة أوجه ، فقال : وجهها ، فقلت : الاثتمار بما أمر به رسول الله وتلكي ، والانتهاء بنهيه ، والإتمام به في فعله وتلكي ، قال : فقال لى : فإذا اختلف عليك فيما نقل إليك عنه من الحديث ، قال قلت : أطلب الدليل على موضع الحق في أحد الاحاديث ، ويكون سبيلي في ذلك سبيل من شهد عنده شمود ، فاختلفوا في شهادتهم ، فقال بعضهم : أعلم ، وقال بعضهم : لا أعلم فلا بد من طلب الدليل على موضع الحق في إحدى الشهادات ، فقال أبو العباس : لا أعلم فلا بد من طلب الدليل على موضع الحق في إحدى الشهادات ، فقال أبو العباس : أناظر كم على أنى إن وجدت الحق في مذهبكم رجعت إليه ، وإن وجدتم الحق في مذهبي رجعتم إليه ، أليس هذا الإنصاف كما قال الله : (قل فأتوا بكتا ب من عند الله مذهبي رجعتم إليه ، أليس هذا الإنصاف كما قال الله : (قل فأتوا بكتا ب من عند الله

<sup>(</sup>١) أبو العرب محمد بن أحمد بن تميم التميمي : طبقات علماء إفريقية ص ٢٠٧ . ٢٠٠٠ .

هُـو أهـٰدَى منهُما أتبعـٰهُ إنْ كَنْـتَّمْ صادقين ) (١).

قال أبوعثمان : فقلت : أنى الله ما ذكرت ، ولم تدر ما أراد الله . إنما أراد الله فلأن وأنوا بكتاب أو بسورة من مثله ، والموات المتاب هو أهدى منهما ، لاعلى أنه يمكن أن يأنوا بكتاب أو بسورة من مثله ، وهوالقائل : (قُلُ لَ لَ نُ اجتمعَت الإنسُ والجن على أن يأنوا بمثل هذا القرآن لا يأنون بمثله ، ولو كان بعضُ م لبعض ظهيرا(٢)) . فنني عنهم الإنيان بكتاب هو أهدى منهما ، كما قال عز وجل : (فأنوا بسورة من مثله ، وادْعُدوا مَن أسسَطعتُم من دون الله إن كنتم صادقين . فان لم تفيعكوا ولن تفعلوا (٣) .) فعلم بذلك أنه إنما دعاهم عجزهم عن الإنيان بسورة من مثله . قال : فبادر إلى ابن عبدون وقال لى : يا أبا عثمان ! الحق ينالنا ، فنهضنا ، فقال لى بعد الخروج : خفنا أن يطرد الكلام ، فبادر ناك بالقيام ، .

# ملیق ۱۳

المناظرة الثالثة بين أبى عثمان وأبى العباس(٤)

وقال أبو عثمان : دخلت عليه فأجلسنى معه فى مكانه ، وهو يقول لرجل من أهل العراق : المعلم يكون أعلم من المتعلم أبدا ، والعراقى يقول : نعم ! وأهل المجلس لا ينطقون ، قال : فقلت : بتى شيء أو أتكلم ؟ فتمادى وقال : أليس المتعلم يكون أبدا محتاجا إلى المعلم ؟ والعراقى يقول : نعم !

قال أبو عثمان : وفهمت مراده وقصده ، وإنما أراد توكيد الطعن على أبى بكر الصديق ، إذ سأل عليا عن فرض الجدة ، وذكر لى معنى ذلك . فبدرت وقلت : أسمع كلاما يجب على لله فيه فيه ألا أسكت ، فقال لى : وما ذلك ؟ فقلت : المتعلم يكرن أعلم من المعلم وأفقه ، ويكون أفضل منه أيضا ، فقال لى : وما دليلك على ذلك ؟ قال : قلت رسول الله على الته على الله على عن هو أفقه منه ،

<sup>(</sup>٢) سورة القصص آية ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء آية ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٢٣ \_ ٢٤ .

<sup>(</sup>١) َ الْغَيْمَيْنَ فِي عَلِمَا أَتِي عَلِماء إِفْرِيقِية ص ٢٠٧ ـ ٢٠٧ .

ورب حامل فقه غير فقيه ، قال : قلت : وأخرى ، ماهو معروف بين الخليقة ، أن المعلم يعلم الصيبان ، فلا يزال يعلم حتى يكبر الصبى ، فيعطى الله الصبى من الفهم بخاص القرآن وعامه ، وغير ذلك من أسباب العلم ووجوهه ، مالا يقدر عليه معله . قال لى : اذكر من خاص القرآن وعامه شيئا . فقلت : نعم ! قال الله تعالى : (ولاتنكحوا المشركات حتى يؤمن ) (١) . فكان ظاهرها العموم . فلما قال في موضع آخر : (يسألونك ماذا أحل لهم قل : أحل لهم الطيبات ، وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لهم وطعام حل لحم ، والمحصنات من المؤمنات ، والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ) ، (٢) . في الآنة الأولى ، أنه إنما أراد بها الخصوص : المشركات غير الكتابيات .

قال أبو عثمان: ثم قال لى: فن المحصنات؟ قال: قلت: العفائف، فقال: المحصنات المتزوجات. قال: فقلت له: الإحصان في كلام العرب التي نزل بلسانها القرآن، الإحراز، فن أحرز شيئا فقد أحصنه. قالإيمان إحراز لدم صاحبه وماله، والعتق يحصن المملوك، لا نه يحرزه من أن يحرى عليه ما يحرى على المملوك، والتزويج عصن الفرج من أن يكون له مباحا ما كان له قبل التزويج، والعفاف إحصان لأنها أحرزت فرجها بالعفاف. قال أبو عثمان: فقال لى: ما الإحصان عندى إلا النكاح عمر ان التي أحصنت فرجها بالعفاف. قال أبو عثمان: فقال لى: ما الإحصان عندى إلا النكاح عمر ان التي أحصنت فرجها ) (٣) بريد أعفته. قال: أعفته؟ قال: نعم أعفته، وقال: رحصنات غير مسافحات)، يقول: عفائف غير زوان. قال: فقدقال في الإماء: (فإذا أحصنات غير مسافحات)، يقول: عفائف ما على المحصنات من العذاب). فكيف أحصنات على المحصنات وهن عندك قد يكن عفائف؟ قال: قلت: سماهن يقول العذاب على المحصمة بالموت، يريد اللاتي كن أزواجكم؛ وهسذا كثير. أأل وقد انفصمت العصمة بالموت، يريد اللاتي كن أزواجكم؛ وهسذا كثير. أأل أبوعثمان: وذكرت من ذلك، فعارضني بعض أحداث العراقيين، فقلت له: أمسك ياحدث! قال: فلم ينطق.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آلة ، ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية ه

<sup>,(</sup>٣) سورة التحريم آية ٢٢

قال: فقال لى أبو العباس: فعذاب المحصنات الرجم، فكيف يعقل نصف. الرجم وقد يقتل بواحدة ، وربما لم يقتــل بأكثر من ذلك ـ قال : فقلت : هــذا مماكني فيه ، أراد خاصاً دون عام ، أراد نصف ماعلمهن مرى عذاب الجلد دون الرجم . فقال لى : ومن يقول بالجلد مع الرجم ؟ قال : قلت : على بن أنى طالب رضى الله عنه جلد شُرُر احة ما ثة ورجمه . وقال : جلدتك بكتاب الله ، ورجمتك. بسنة رسول الله ، قال : فقال لى : ياشيخ ! أنت تلوذ(١) قال : فقلت ليس أنا الذي ألوذ ، لأنى أنا المجيب ، وأنت الذي تلوذ ، لأنى إذا وقفتك من المسألة على حد ، لذت أنت إلى مسألة أخرى غير ما سألتني عنه . قال : أثم صحت أن لا أحد يكتب ما أقول ويقول ، توقى الله شره . قال : فكأ نك تقول : إنك أعلم الحلق . قال:قلت: أما بديني فنعم ! لأن ديني هو الحق الذي ليس الحق في سواه . قال : أفما تحتاج فيه-إلى زيادة . قال : قلمت : لا ! قال لى : فأنت إذن أعلم من موسى حين قال للخضر : هل أتبعك على أن تعلمني مما علمت رشدا ؟ قال : قلت : قائل هذا القول غامض على موسى فى نبوته ، إذ يزعم أن الله اصطفاه برسالته و بكلامه و نبوته ، وهو يحتاج إلى أن يعلم بعد ذلك شيئا من دينه . معاذ الله ! إنما كان العلم الذي كان عند الحضر، علم سفينة كان عرفها، لعلمه بالملك الذي يأخذكل سفينة غصبا، وغلاما قتله لعلمه بكمفره ، وإيمان أبويه ، وجدارا أقامه علما بالكنز الذي كان تحته ، وذلك لا بزيد في دين موسى شيئا (٢).

قال أبو عثمان : ثم قال لى : فأنا أسألك . قال : قلت : أورد أبدا ، وعلى الإصدار بالحق . . قال : قال لى : ما تفسير «الله» ؟ قال : قلت : ذو الإلاهة (لعلما الألوهية) . قال : وما الإلهة ؟ قلت : الربوبية . قال : وما الربوبية ؟ قال : قلت المسلك للأشياء . قال : فقال لى : فقريش كانت فى جاهليتها تعرف الله ؟ قلت : لا ! قلت : لا ! لانها كانت تقول : الله ذو الشركاء والآلهة ، فلم تعرفه إذ قالت ذو الشركاء . وإنما يعرف الله من قال : إن الله وحده لا شريك له .

قال : فمن الذس آمنوا ؟ قال : قلت : نحن ومن ترى ، وأوميت إلى أصحابنا ..

<sup>(</sup>١) يقمد هنا أنت تتهرب .

<sup>(</sup>۲) يشير بذلك إلى ما ورد في سورة السكهف آيات ۷۱ ـ ۸۲ .

وهم بين يديه . وقال : ومن الذين هادو ا؟ قال : قلت هذا منذلك الذي تقدم ذكره ، سماهم ممتقدم ، كلمة كانت منهم يأ تونها ، وكانوا بها مسلمين ، يقولون هئد ْنا إليك . قال : فن النصارى ؟ قال : قلت : المتكلمون في المسيح ـ صلى الله على نبينا محمــد وعليه! قال : فمن الصابئون ؟ قال : قلت : هم الذين عبـدوا الملائكة ، وزعموا أنهم بنات الله . قال أبو عثمان : وهذا وقول أهل العملم ، فبدأت بحوابهم قبــل أن أجيبه بكلام المتكلمين . قال أبوعثمان : فقال لى : هم الذين عبدوا الملائكة قال : قلت : نعم! وزعم هشام أنهم أصل المنانية(١). قال : فمن الذين أشركوا ؟ قال : قلت : هم الذين عبدوا الأصنام ، الذين أرسل إليهم رسول الله ﷺ على بن أبي طالب بآية من سورة , براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين ، فسيحوا فىالارض أربعة أشهر (٢). قال: فقال لي :وماكانت تعبد قريش ؟ قلت : الأصنام ، قال لي : وما الاصنام؟ قلت : الحجارة ، قال لى : والحجارة كانت على النكير ، لأن تكون الحجارة هي الاصنام . قال: قلت : نعم! والعزى كانت تعبد ، وهي شجرة ، والشعرى كانت تعبد، وهي نجم الله يقول: أمَّـن لا يَهدى إلا أن ميدى، فكيف تقول: إنها الحجارة والحجارة لا تهدى إذا هديت ، لأنها ليست من ذوات العقل ، فعارضي بعض أهل المجلس ، كالمعين له . فقال : كيف تعقل الحجارة و ليست من ذوات النطق؟ قال : فقلت للمعارض : أمسك ! مالك ولذا؟ ثم قلت : قد أخبرنا الله أن الجلود تنطق في الآخرة ، وليست من ذوات النطق ، قال : فقال : نسب إليها النطق على المجاز ، والنطق للأفواه. قال : فقلت : منزل الفرقان يأبي ما ذكرت . قال الله : (اليوم نختم على أفو اههم و تكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون )(٣). قال أبوعثمان : وأشرت بإصبعي السبابة إلى فمي ، فقلت : ختم الله على أفواههم ، ثم نني بقوله : وقالوا لجلودهم : لم شهدتم علينا ؟ قالوا : أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء . وما الفرق بين جسمك وأجسامنا والحجارة ، إلا أنه عقلنا الله فعقلنا ، ولو لم يعقلنا ماعقلنا ؟ وكمذلك الحجارة ، إذا شاء أن يعقلها عقلت . هذا الجبل لما عقله الله عقل جلال

<sup>(</sup>١) أتباع ما ني نبي الفرس القدماء ، وهم تثوية زنادةة -

<sup>(</sup>٢) سررة التوبة آية ١ -- ٢

<sup>(</sup>٣) سورة يمن آية م٦، وردت كلمة يكسبون في الأصل يعملون ٠

تجليه واندك ، قال الله تبارك وتعالى : (فلسَّا تجلي ربهُ للجبَـل جعَـلهُ دكا ً) (١).

# ملحق ۱٤

المناظرة الرابعة بين أبي عثمان وأبي العباس (٢)

قال أبو عثمان : هذا مجلس دار بيني وبينمه (أ)، ما رأيته أقرب إلى الإنصاف منه فيه . وكأنه في مناظرته لي ، إنما يناظرني عن مذهب غيره . وَذَلك أن المسألة حرت بيننا وبينه في باب الفاضل والمفضـــول ، لأن من أصل مذهبه ، القول بأنه لا بجوز تقديم المفضول على الفاضل بعد الاتفاق من الخصمين على الفاضل، فقمال لى : أليس قولك إجازة تقديم المفضول على الفياضل؟ فقلت : أعزك الله بتوفيقه! أنا متبع في ذلك لكتاب الله وسنة نبيه عليه السلام، وذلك لا يخفي عن ذى لب نظر فى كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا يعدوهما إلى غيرهما . قال لى : وأين تجد ذلك فى كـتاب الله؟ قال : قلت له : قال الله ، وقال لهم نبيهم : دَإِنَّ اللَّهَ قَد بَمْثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ، قالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا ، ونحنُ أَحَقُّ منْ لَهُ . قال : إنَّ اللهَ اصطَفاهُ عليكم وزاده بسطَّةً في العلم والجسم ، (٤). فقال عند ذلك كالمغضب: ليس القصة كما توهمت. فقلت له: والأمر الذي لم أتوهمه وفيه الحق عندك، هل إلى ذكره من سبيل؟ فقــال: نعم! ذكرت خبرطالوت ، واحتججت فيه بقول نبهم وقول أهل الجيش . فقلت له : قال الله وقال لهم نبيهم : إن الله قد بعث لكم طالوت ملكًا؛ فاقصد إلى موضع حجتك هاهنا. ثم قلت : أعز الله الأمير! لما كان خروج طالوت من فوق إذن نبهم ، ثبت أن الله قدم المفضول على الفاضل ، إذ كنا لا نشك نحن ومن خالفنا أن نبهم أفضل من طالوت ، وطالوت هو المفضول ، فقال لى : وهكـذا اعتقادك؟ فقلت : نعم أنها

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف آية ١٤٣ .

<sup>(</sup>۲) التميمي : كتاب طبقات علماء (فريقية ص٢٠٨ - ٢١٠ ( الجزائر سنة ١٣٣٧ هــــــ١٩١٤م )

<sup>(</sup>٣) الضمير يعرد على أبي العباس أخي أبي عبد الله الشيعي .

<sup>(</sup>٤) سررة البقرة آلة ٢٤٧ .

الأمير! فقال لجيع من حضره بمن حوله من أهل المجاس؛ انهموا عنا، ثم أوماً إلى وقال لى: إنما كان خروج طالوت من تحت يدى نبيهم، لا كما توهمت أنه من فوق إذنه. لان نبيهم هو الذى أخبرهم أن طالوت مقدم على الجيش. فلما كان هذا هكذا ، كان الفاصل بعد هو المفضول، فقد تبين فساد قولك وتناقضه. فقلت له بايى بإذنك أستوفى حجتى ، فإن أذنت لى فى الكلام أتيت على ما أريد، فقال لى بقل ، ولا تبق من حجتك شيئا.

فقات له: نفس الآية لى شاهد ، ولا تكون الحجة من غيرها ، وذلك أن الله أخبر عن نبيهم أنه قال لهم ، إن الله قد بعث له طالوت ملكا ، ولم يقل : إنى بعثه له كم . فلما جاء الخبر من نبيهم وأضافه إلى الله لا إلى نفسه ، وجب بهذا أن أمر طالوت من فوق إذن نبيهم ، وكذلك قالت الآية . ثم قلت له : وهذه سنة رسول الله عليه انظر منها إلى تقديم المفضول على الفاضل ، وهو ما لاينكره أحد . من ذلك أن رسول الله عليه أمّر على جيش عمرو بن العاص(١) ، فكان يقسم النيء ويأمر وينهى فيطاع ، ويصلى لهم الصلوات ويشاورونه ويستأذنونه في يقسم النيء ويأمر وينهى فيطاع ، ويصلى لهم الصلوات ويشاورونه ويستأذنونه في في ذلك أحد ، وأيضا أن الني عليه المنهم عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين ، وحما جميع أنها نبيه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين ، عارثه ، فيكان يفعل نفيد بن حارثة . فلما ثبت ذلك عندنا وقام مقام العيان ، جاز للأمة تقديم المفضول على الفاضل . فقال لى : نحن لا نقول كقولك ، إن اللائمة أن تجتمع ، فتقدم على نفسها إماما ؛ وإنما يكون الإمام من اصطفاه الله وسوله . وأما من لم يقدمه رسول الله على المنهم والتقديم ؟

<sup>(</sup>١) في الأصل ابن العاصي .

ومساء: خلفت فيكم ما إن تمسكتم به لم تضلوا: كتاب ر , وحواري أصحابى ؛ علمنا الحلل والحرام ، وما نأتى ومانذر . كأن من اجتمع المسلمون عليه ، ثابت الامر ، صحيح الاحكام ، يعسل بكتاب الله وسنة رسوله . وما لم تجده فى كتاب الله ولا فى سنة رسول الله ، فهو مأخوذ من الاجتهاد ، ومن أتباع السلف المتقدمين . هذا قولنا ، والامر على ذلك إلى هذا الوقت . فقال لى . قد ثبت فساد هذا عليك فى تقديم المفضول على الفاضل .

فلما سمعت كلام رجل يباهت العيان ويزول عن الحق ، رأيت الصواب فى الإعراض عن معارضته ، وذلك أنى لم أحتج عليه بحجة عقل ، ولا وزن من قياس ، وإنما قابلته بكتاب الله وأفعال نبيه ويكالله ، وإجماع المسلمين ، وجعل يُسدخل على كثرة الاستفهام وكثرة التكرار ، بلا حجة حاسمة ولا برهان مبين . نعوذ بالله من الحيرة في الدين . وإياه أسأل المعونة والتوفيق ! ،

# مصادر الكتاب

نورد في الثبت الآتي أهم مصادر الكتاب ، وقد رتبت أسماء المؤلفين بني جميعها حسب أحرف الهجاء.

```
ابن الأثير ( ٩٠٠ ه = ١٢٢٨ م ) : على بن أحد بن أبي الكرم .
                 ١ ـــــ ,, الـكامل في التاريخ ،، ١٢ جزءًا ( بولاق ١٢٧٤ هـ ) .
                                   Arendonc: Van
    "De Opkomst Van Het Zaidiecische Imamaat in — Y
Yemen" (Leiden, 1919.).
                          أرنولد: توماس و . . . Arnold : Thomas W.
    "The Preaching of Islam", 3rd edition, by _____r
Reynold A. Nicholson (Lond. 1935).
                الأشعرى ( ٣٢٤ ه 💳 ٩٣٠ — ٩٣٦ م ) : أبو الحسن على بن إسماعيل .
  ع ____ ,, مقالات الاسلاميين واختلاف المصلين ،، ، جزءان ( استثبول ، ١٩٢٠ م ) .
                      Ikbal: Sheikh Mohammed
    "The Development of Metaphysics in Persia" --- o
(Lond. 1908).
                                                         آماری : میشدا
                                    Amari: Michel
    ٣ ـــــ ., مكتبة صفلية العربية ،، Biblioteca Arabo-Sícula في جزاين :
                             ٧ ___ , عنصر تاديخ العرب والتمدن الاسلامي ،، ( القاهرة ١٩٣٨ ) نقله إلى العربية
                                                    رياض راأفت .
                               أوتيخا ( ٣١١ ه 🚃 ٢٢٩ م ) : سعيد بن البطريق -
           ٨ ـــــ ,, التاريخ المجموع على التعقيق والنصديق ،، ( بيروت ١٩٠٩ ) .
                         O'Leary : De Lacy. اأدايرى : دى ليسى
   "A Short History of the Fatimid Khalifate" - 1
(Lond. 1923).
                               Ivanow: Valadimir
                                                    اليقانو: فلادمير
   "The Rise of the Fatimids" (Calcutta, 1942). — 1.
   "A Guide to Ismaili Literature" (Lond. 1933.) — 11
   "The Alleged Founder of Ismailism" (Bombay, 1946.) — 17
١٢ ـــــ استثار الامام: للتيسابورى (نشره في مجلة كلية الآداب مجامعة فؤاد الا ول سنة ١٩٣٦).
```

```
١٤ ـــ سيرة جعفر الحاجب ,, لليهاني ،، ( نشره في مجلة كلية الآداب مجامعة فؤاد الاول.
                                                               · ( 1979 3im
                           "Kalami Pir" (Bombay, 1934.) - 14
,, أين كنتاب مستطاب عن حقيقت مذهب إسماعيل مسمى كلام بير يعني هفت بأب ،، ؛
                                                  ويقسب خطأ إلى قاصر خسرو .
١٦ ـــــ ,, مختصر العقائد ،، اسيدنا على بن الوليد المتوفى ســــنة ٦١٢ هـ ( ١٢١٥ م )٠
      "A Creed of the Fatimids"
                                                    نشره الاستاذ أيفانو بمنوان
(Cambridge, 1936.)
                                  Browne: Edward G.
                                                                 براون: إدوارد ج
     "Literary History of Persia—from the Earliest — \v
Times until Firdawsi (Lond. 1909.)
                         البغدادی ( ۲۹۶ * 🚃 ۱۰۳۷ م ) : أبر منصور عبد القاهر بن طاهر .

    ١٨ --- , الفرق بين الفرق ،، ( القاهرة ١٣٢٨ ه == ١٩٩١ م ) .

                          البكري ( ٨٧) ه == ١٠٩٧ م ) : أبو عبيد عبد الله بن عبد العؤيز ...
 ١٩ ـــــ ,, كــتاب المغرب في ذكر بلاد إذريقية والمغرب ،، ( طبعة دى سلان De Slane
                                                             باریس ۱۹۱۱ ) .
                                                 بلوشيه: ل. ال Blochet : L.
     "Le Missianisme dans l'Heterdoxie Musulmane" — y.
(Paris, 1903.)
                                                           أتاج الدن ( الليب حلب )
 ٢٩ ــــ و, كتاب غاية الاختصار في أخبار البيوتات العلوية الهفوظة من الغبار ،،
                                                           ( مصر ۱۲۱۰ م) .
                         التميمي ( من علماء القرنين الثالث والرابع ) : أبو الدرب محمد بن أحمد .
         ٢٢ ـــ ,, كتأب طبقات علماء إفريقية ،، ( الجزائر ١٣٣٧ ه = ١٩١٤ م ) .
                                           تيلور : و . س . Taylor : W. C.
     "History of Mohammedanism and its Sects" — Yr
 (Lond. 1839.)
                              ابن الجوزى (۱۹۰ ه == ۱۲۰۱ م ) : أبو الفرج عبد الرحن .
                        ٧٤ ــــ , و تلبيس إبليس ، ، أو نقد العلماء ( مصر ١٣٤٠ هـ ) .
 ٢٥ ــــ ,, المنتظم ،، ، رسيالة عن القرامعة نشرها جوزيف دى سوموجى في
 Revista degli Studi Orientali, vol. xiii.
                  ابن الجوزى ( ١٠٤ م == ١٠٥٧ م ) : أبو المظفر تبزوغلي سبط بن الجوزى :
 ٢٦ --- ,, مرآة الزمان في تاريخ الأعيان ،، ، غطوط مصور بدار الكتب المصرية ،
                                                              رقم ١٥٥ تاريخ .
```

```
Goldziher: Ignaz
                                                           جولد تسمر : إجناز
    حسن ابراهيم حسن : دڪٽور
٣٨ ـــــ ,, الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والمدينية بوجه عاص ،، (القاهرة ١٩٣٧) .-
٠ ( النساهرة ١٩٤٣ ) .
. ٣ ـــــ , و السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات في عهد بني أمية ،، تأليف فان فلوتن ،
                     وترجمة حسن ابراهيم حسن ، وعمد زكى أبراهيم ( القاهرة ١٩٣٤ ) .
                                    ان حماد : القاضي أبر عبد الله عمد بن على بنعماد .
                   ٣١ ___ ,, أخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم ،، ( الجزائر ١٣٤٦ ) .
          الحادى ( أو اسط القرن الحامس الهجرى ) : عمد بن مالك بن أن الفضائل الحادي العالى
            ٣٣ ___ ,, كشف أسرار الباطنية وأخبار النرامطة ،، ( مصر ١٣٥٧ هـ ) .
               ابن حوقل ( ٣٨٠ هـ ــــ ٩٩٠ م ) : أبو القاسم محمد بن حوقل البغدادي الموصلي
٣٣ ــــ ,, كتاب المسالك والمالك والمفاوز والمهالك ،، (نشره دى غويه ــ ليدن ١٨٧٣ م) .
                      ابن خلدون ( ٨٠٨ ه == ١٤٠٥ --- ١٤٠٦ م ) : عبد الزحمن بن محمد
                            ع٣ ___ ,, مقدمة اين خلدون ،، ( مصر ١٣١١ ه ) .
              ٣٥ ــــــ ,, العبر وديوان المبتدأ والحنر ،، ٧ أجزاء ( القاهرة ١٢٨٤ ﻫ ) .
  ابن خلسكان ( ٦٨١ ه 🚃 ١٢٨١ م ) ، شمش الدين أبو المباس أحمد بن إبراهيم بن أبي بكر الدافعي
                              ٣٣ ـــــ ,, وفيات الأعيان ،، ( مصر ١٣١٠ ه ) .
                                   دوزی: ر. ب. ۱. ب. Dozy: R. P. A.
    "Essai sur l'Histoire de l'Islamisme" (T.R.V. — yv
Chauvin, Paris, 1879.)
    "Histoire des Musulmans d'Espagne" (Leyden, 1861.) — TA
                                   Defrémery: M.C.
                                                              ديشر عيري : م ، س
    "Essai sur l'Histoire des Ismaéleens de la Perse." — ra
                ابن أبي دينار ( ١١١٠ ه == ١٦٩٨ م ) : عمد بن أبي الناسم بن عمر النبروائي

    ٤٠ ســـ ,, كتاب المونس في أخبار (فريقية وتونس ،، ( تونس ١٢٨٦ ه ) .

                     الذهبي ( ٧٤٨ ه == ١٣٤٧ --- ١٧٤٨ م ) : شمس الدين محمد بن أحمد
٤١ ـــ , و تاريخ الاسلام ،، ، مخطوط مصور بدار الكتب المصرية رقم ٣٩٦ تاريخ .
                                                            الحداد الثالث .
                               الرادی ( ۳۱۱ ه == ۹۲۲ م ) : أبو بكر عمد ن ذكريا .
                ٤٤ ــــ , و رسائل فلمبغية ، ، ( نشره بول كراوس ، القاهرة ١٩٣٩ ) .
الرضى ( ٤٠٦ ه === ١٠١٥ م ) : الشريف أبو الحسن عمسد بن الحسين بن موسى . . . . بن الحسين
                                                      أين على من أن طالب .
```

٤٣ ــــــ ,, ديوان الشريف الرضى ( بيروت ١٣٠٧ ه ) .

```
De Sacy: Silvestre
                                                                 ،دى ساسى ۽ س
    "Exposé de la Religion des Druzes...précédé — 11
d'une Introduction et de la Vie du Khalife Hakim-Biamr-allah",
2 vols. (Paris, 1838.)
    "Recherches sur l'Initiation à la Secte Ismaé-- 10
lienne (Journal Asiatique, 1824).
                                أين سعيد ( ١٧٧٣ ه == ١٢٧٥ م ) : على بن موسى المغرف .
             ٣٤ ـــ ,, كتاب المفرس في حلى المغرب ،، ( ليدن ١٨٩٨ ــ ١٨٩٩ م ) ٠
                                               السلامي : الشيخ أحمد بن خالد الناصري .
٧٤ ــــ ,, الاستقصا لأخيار دول المغــرب الأقصى ،، ، أربعة أجزاء ﴿ القاهرة ١٣١٠
                                                            · ( * 1717 -
                                       السنهوري : الدكتور عبد الرزاق أحمد باشا
             Sanhoury: Dr. A.A.
                                "Le Califat' (Paris, 1926.) - 14
                                                  سيبوله : كريستيان فرد ريخ الألماني .

 ٩٤ -- نشر كتاب ,, النقط والدوائر ،، من كتب الدروز ( ١٣١٩ ه == ١٩٠٢ م ) .

                        السيوطي ( ٩١١ ه 💳 ١٥٠٥ م ) عبد الرحن بن أن بكر جمال الدس .
            • ه ــــ تاريخ الحلفاء أمراء المؤمنين القائمين بأمر الأمة ( مصر ١٣٥١ هـ) .
أو شامة ( ١٦٥ ه == ١٢٦٧ - ١٢٦٨ م ) : عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبرهم بن عبَّان شهاب الدين
                                          الملقب بأبي شامة شافعي من أهالي دمشق .
            ١٥ ــــ ,, كتاب الروضتين فيأخبار الدولتين ،، جزءان ( مصر ١٧٨٧ ه ) .
                        الشهرستاني ( ٨٤٥ ه == ١١٥٣ م ) : أبو الفتح محمد بن عبد الكريم .
                        ٢٥ ــــ ، الملل والنحل ،، ه أجراء ( القاهرة ١٣٧١ ه ) .
            ٥٣ ــــ .. الفخرى في الآداب السلطانية والدول الاسلامية ،. ( القاهرة ١٣٤٥ هـ = ١٩٢٧ م)
                                 العابرى ( ۳۱۰ ه == ۹۲۲ م ) : أبو جعفر محمد بن جربو .
                   ٤٥ ـــــ ور تاريخ الأمم والملوك ،، ١٢ جزءًا ﴿ القاهرة ١٣٢٦ هـ ﴾ .
                                                           مله أحمد شرف : دكستور .
                          هه ــــ و. الوندقة والونادقة ،، مخطوط ، رسالة الماجستير .
   ٥٦ ــــ ,, تأريخ الاسماعيلية السياسي حتى مقوط بنداد ،، ، مخطوط ، رسالة الدكـتوراه .
           ابن عذاري ( توفى في أواخر القرن السابع الهجري ) : أبو محمد عبد الله محمد المراكشي م
٧٥ ــــ ,, البيان المغرب في أخبار المغرب ،، ، نشره دوزي في اللائة أجزاء ( ليدري
                                                         13A1 - 10A1 - 1A1A
```

```
عريب بن سمد ( ٢٦٦ م = ٢٧١ - ٧٧٧ م ) القرطي .
                            ٨٥ ـــ , و صلة تاريخ الطعرى ،، ( القاهرة ١٣٢٦ ) .
                عمارة اليمي ( ٦٩ه ه == ١١٧٤ م ) : أبو الحسن نجم الدين الحكمي اليمني .
       ٥٥ ـــ ,, تاريخ الين ,, ( اندن ١٣٠٩ هـ ـــ ١٨٩٢ م ) ، نشره هنرى كاسل .
                        اللميني ( ٥٥٥ هـ ــــــــ ١٤٥١ م) : مدر الدين محرد بن أحمد بن موسى .
٠٠ --- ,, عقد الجمان في تاريخ أهل الزمان ،، ، مخطوط مصور يدار الكتب المصرية ،
                                                        رقم ١٨٤٤ تاريخ .
              الفزال ( ٥٠٠ ه == ١١١١ م ): الامام أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد .
      ٣٠ ـــ ,, المنقذ من الصلال ،، أو الملل والنحل ( دمشق ١٣٥٣ هـ ١٩٣٤ م ) .
        ٦٢ ـــ ورُ فعنائح الباطنية ،، أو المستظهرى ، نشره جولد تصير ( ١٩١٦ م ) .
                                    الله : م . ج . De Goeje : M. J. مى غويه : م . ج
    "Mémoire sur les Carmathes du Bahraïn et les — 17
Fatimides" (Leyden, 1886.)
   "La Fin de l'Empire des Carmathes du Bahraïn" — 16
(Journal Asiatique, 1895.)
   "The Karmathians" (Encyclopaedia of Religion — 70
and Ethics.)
                                  Fayzee: Asaf. A.A.
                                                            طايطي: ۱ م ۱ ،
   "A Chronological List of the Imams and Dais of - 17
the Musta'lian Ismailis" (Journal of Bombay Branch of the Royal
Asiatic Society, 1934.)
                                          Carra de Vaux
                                                                  کارا دی فو
    "Les Panseurs de l'Islam" (Paris, 1926, vol. v.) - 14
                            ابن القلانسي ( ٥٥٥ ه === ١١٦٠ م ) : أبو يعلي حمزة .
٣٨ ___ ,, تاريخ أين القلانسي ،، المسمى ,, ذيل تاريخ دمشق ،، ، مصحوب بشذرات من
                  ثواریخ این الفادق وسبط بن الجوزی والذهبی ( بیروت ۱۹۰۸ م ) .
                                                     كامُل حسين : دكتور عمد .
                 ٦٩ ــــ ,, المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي .، ، رسالة الدكتوراء.
                                 Quatremère: Etienne
                                                                كترمير : إتبين
    "Mémoires Historiques sur la Dynastie des — v.
Khaliphs Fatimites (Journal Asiatique, 1836, série ii.)
                              الکندی ( ۳۵۰ هـ = ۹۶۱ م) : أبو عمر مجمد بن نوسف .
                       ٧١ --- ,, كتأب الولاة والقضاة ،، ( نشره روفن جست )
   (E. J. W. Gibb Memorial Series, vol. xix, 1912.)
```

Lammens

لامانس:

```
"Islam Beliefs and Institutions." — yr
                                         Lewis: Bernard
    "The Origins of Ismailism" (Cambridge, 1940.) — vr
                                        Massignon: Louis
    "Esquisse d'une Bibliographie Carmathe" (Cam- - ys
مقالة نشرت في كناب عجب نامه (bridge, 1922)
                                         Momour, Prince
                                                                   مامور : برئس
    "Polemics on the Origin of the Fatimi Caliphs" - vo
(Lond., 1934.)
                  أبو الحجاسن ( ٨٧٤ ه 💳 ١٤٦٩ م ) : جمال الدين بن يوسف بن تفرى بردى .
              ٧٦ ــــ ,, النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ،، ( القاهرة ١٩٣٨ ) .
                                                               عد عيده: الأمام .
                              ٧٧ ____ , رسألة التوحيد ،، ﴿ القاهرة ١٣٧٤ هـ ) .
                        المسعودي (٣٤٦ هـ ٣٥٦ م ) : أبو الحسن على بن الحسين بن على.
                ٧٨ ___ ,, التنبيه والاشراف ،، ( القاهرة ١٣٥٧ هـ = ١٩٣٨ م ) .
                                 مسكوبه ( ٢١) ه 🚃 ١٠٤٠ م ) ؛ أبو على أحمد بن محمد .
٧٩ .... ,. كتأب تجارب الأمم ،، ، جزءان (طبعة ه . ف ، أمدروز H.F. Amedroz)
        وترجمه د . س . مرجليوث ( D. S. Margoliouth ) أكسفورد ١٩٢١ م) .
                     المعرى ( ٤٤٩ هـ ١٠٥٧ م ) : أبو العلاء أحمد بن عبد الله بن سلمان .
                     ٨٠ ــــ , رسالة الغفران ،، ( طبعة هندية بالقاهرة ٣٠٩/م ) .
                             المقريزى ( ٨٤٥ هـ = ١٤٤١ م ): تقى الدين أحمد بن على .
   ٨١ ــــ ,, المواعظ والاعتبار في ذكر الحنطط والآثار ،، جزءان ( يولاق ١٣٧٠ هـ ) .
                     ٨٢ ___ ,, اتماظ الحنفا بأخبار الخلفا ( بيت المقدس ١٩٠٨ ) .
                   المنصوري ( ٧٢٥ ه == ١٣٧٥ م ) : ركن الدين بيرس المنصوري الدوادار
٨٣ --- ,, زيدة الفكرة في تاريخ المجرة ،، ، غطوط مصور عكثية جامعة فؤاد الأول ،
                                                                  المجلد الحامس.
                               Muir: William Temple
                                                                 ميور : وليام تمل
    "The Caliphate: Its Rise, Decline and Fall" - As
(Lond., 1924.),
                                   أبن النديم ( ٣٨٣ ه == ٩٩٣ م ) ؛ محمد بن إسحاق .
                            ٨٥ .... , كتاب الفهرست ،، ( القاهرة ١٣٤٨ ه ) .
                                         نظام الملك ( ٨٥) ه = ١٠٩٢ م ) : الوزير .
```

```
٦٨ ___ , سياسة نامه ،، ، الجلد الثاني ( باريس ١٨٩٢ م ) ٠
                      ٨٧ ____ , والمجالس والممايرات، ، ثلاثة أجزاء ، مخطوط يمكنتبة جامعة فؤاد الأول وقم ٢٦٠٦٠.
           ٨٨ ـــــ ,, افتتاح الدعوة الزاهرة ،، ، مخطوط مكتبة جامعة فؤاد الأول .
                         النويختي ( ۲۰۲ ه 🚃 ۸۱۷ م ) : أنو محمد الحسن بن موسى .
                      ٨٨ ___ ,, كستاب مرق الشيعة ،، ( استميول ١٩٣١ م ) ٠
                             النويري ( ٧٢٧ ه == ١٣٣٢ م ) : أحمد بن عبد الوهاب .
. ٩ جـ ، و نها ية الأرب في فنون الأدب ،، مخطوط مصور بدار الكتب المصرية ، رقم ٢٥٧٠
                                                 تاریخ ، ۹۹ معارف .
                                                             التيسانوري .
٩١ ــــ ،, استتار الإمام ،، (نشره إيفانو ف مجلة كلية الآداب بجامعة فؤاد الأول سنة ١٩٣٦)
                        "Literary History of the Arabs" (Cambridge, 1930.) — 17
                                   Nicholson: John
                                                           نیکامیون : جون
   "An Account of the Establishment of the Fatemite - 1r
Dynasty in Africa" (Tübingen, 1840.)
                                         Hammer: Von
                                                             «هادر ، قرن
   «Histoire de l'Ordre des Assassins» (trad. par - 18
Hellert, Paris, 1833.)
                   ابن هاني. ( ٣٦٢ ه == ٩٧٣ م ) : أبو القاسم المسكني بأبي الحسن محمد .
                         هه ــــ ,. ديوان اين هاني. ،: ( بيروت ١٣٢٦ ﻫ ) .
                                                      المبداني وكتور حبين
   "Some Unknown Ismaili Authors and their Works" — 11
(J. R. A. S. 1933.)
   (Islamic Culture, 1937, vol. ii.)
       "The Letters of al-Mustansir" (B.S.O.S. 1934.) — 1A
             يا قوت ( ٦٢٦ ه 💳 ١٢٢٩ م ) : شهاب الدين أبو عبد الله الحوى الررى . ٠
        وه --- ,, ممجم البلدان ،، ، ، ، أجزا. ( القامرة ١٩٢٢ ه == ١٩٠١ م ) .
                                  يحيي بن سعيد الانطاكي ( ٨٥٨ هـ = ١٠٦٦ م ) .
                   ٠٠٠ ــــ ,, صلة تاريخ أوتيخا ،، جز.ان ( بيروت ١٩٠٩ م ) .
```

# فهارس الكتاب

(۱)
آدم ــــ الذي : ۲۷، ۳۹، ۲۵۲، ۲۵۷،
۲۹۰ ، ۲۷۸ و ۲۰۰۰، ۲۵۵
الآمر ــــ الخليفة الفاطمی : ۲۱۱، ۲۷۸، ۲۲۲
إبراهيمـــ الخليل عليه العلام ۲۱۷، ۲۱۷

العباسيين : ۱۲۳، ۱۳۳ إبراهيم بن عبدالله بن الحسن الحسن بس على ۲۰، ۲۲، ۲۳، ۴۰۹

إبراهيم بن عبد الله الأكبر بن محدبن إسماعيل: ١٥٢ ، ١٦٢ ، ١٤٧ ، ١٦٢ ، ١٢٧ ،

أبو بكرالصديق: ١٧ ، ٩٧ ، ١٧١ ، ٢٦١ ، ٢٣٢ ، ٢٣٢ ابن أبي الساح — الأمير: ١٨٧ ، ١٨٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ١٨٧ ، ١٨٥ أحد أبو الصلعلع بن عبد الله القداح - سجة الامام الحسين بن أحمد: ٥٥ ، ٧٧ ، ٥٨ ، ٨٥ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦٠ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ،

أحمد بن عبيد الله المسكنى بأبى على : ٣١٩ احمد بن قرهب ــ أمير صقليه : ٢٠١، ٢٠٠ أحمد بن طولون : ٤٧، ١٩٠ أحمد بن محمد بن الحنفية · ٢٦ أحمد الوفى بن موسى الكاظم ــ الجد الثانى لمبيد الله فى يعض الأنساب : ه١٠

۱۹۰، ۸۹، ۸۵، ۸۵، ۸۸، ۹۳، ۹۰، ۹۱، ۸۹، ۸۶، ۹۱، ۸۹، ۹۱، ۸۹، ۹۱، ۹۲۰، ۹۱۰، ۲۰۸، ۲۸۸، ۲۸۹، ۲۸۹، ۲۸۹، ۲۸۰، ۲۸۹، ۲۸۰، ۲۸۰، ۲۸۰، ۲۸۰، ۲۰۰۹، ۲۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹، ۱۰۰۹،

أسفارين شيرويه أحد عظاء طبرستان والديلم: ٢٤٦ إسماعيل بن إبراهيم الخليل : ٢٧ إسماهيل بن جعفر الصادق : . ٢، ٢١ ، ٢٥،

الأشعرى الفقيه : ۲۳ ، ۲۶ أغا خان \_\_\_ زعيم الاسما عيلية الحالى: ۷۹ ، ۱۲٤ ، ۵۰ ۲۹۲ ، ۲۸۹ ، ۲۹۲

> الأفضل بن بدر الجمالى الوزير : ٧٩ ، ٢٧٦ إقبال ــــ المؤلف : ٢٨٢ إقبال ــــ أغا سردار المؤلف : ١٥٥

> > ( ب )

بابك الخرمی : ۲۳، ۹۹، ۲۹۰ بدر الحمامی ـــ قائد أحمد بن طولون : ۷۹، بر قارد لویس : ۶۹، ۵۰، ۲۵۰ ۱۰۹ الیساسیری : أبو الحارث : ۱۶۶ بسام ـــ أحد الفلاة : ۳۳ ابن البصری ــ : ۹۹ بیان بن سمعان ـــ مؤسس جماعة البیا نیة : ۲۳۰

(ت)

تكين \_\_\_ الوالى العباسي عصر : ٢١٥

**(E)** 

جبريل \_\_\_ عليه السلام : ٣١١

جعفر الحاجب \_\_\_ صاحب السيرة التي كتبها اليماني : ١١٣، ١١٤، ١١٠ ، ١١٧، ١٢١،

TY1 . TY- , TAT , TTE . \EY

70 1 37 1 47 1 3V 1 0V 1 7V 1 VV 1

444 . 344

جمفر بن عمد بن اسماعيل ــــــأحد أعدّالاسماعيلية: ٣٢٤ ، ٣٨ ، ٢٤

أبو جعفر المنصور : ۲۰، ۲۳، ۲۳، ۳۳، ۵۰،

77, 17.4 · P.4 · AAA · 344

جمفر بن منصور الیمن الداعی: ۳۱ ، ۳۶ ، ۳۹ ، ۳۹ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲

**TAY . PAY . 1777** 

جوهر الصقلي : ١٧٤ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ٢٤٢

(c)

أبو حاتم البدوراني ــــ دتيس البورانيــة الاسماعيلية : ٧٠

أبو حاتم الرازى ـــــ الداعى الاسماعيل : ١٨٦٠ ٢٤٨ ، ٢٤٧ ، ٢٤٦ ، ٢٤٠ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٨

YTY . YOY . YO! .

أبو حاتم معروف النيمانورى \_\_\_ الشاعر الفيلسوف : ١٢٣ ، ١٢٤

الحافظ .... الحايفة الفاطمي : ٢٧٨

الحاكم بأس الله : ٢٩٢ ، ٢٤٨ ، ٢٩٢ ،

**۳٠٤** 

أبو حامد الاسفرايني ــــ أرسله القادر بأس الله

الشريف الرضى: ١٤٧

حباسة بن بوسف : ۱۷۳ ، ۱۷۶ ، ۱۹۰ ، ۱۹۱۰ حبشی بن أحمد المفری القائد : ۱۸۱

حريث بن مسعود ــــ من زعماء القرامطة : ٢٣١ الحمن بن أحمد بن أبي خنزير الكتامي ــــ

روالى صقلية : ٢٠١، ٢٠١

الحسن بن أحمد بن أبي سعيد الجنابي .... الأعمم : ١٨٤ ، ١٨٧ ، ١٨٧ ، ١٨٤ ،

0A1 . 11 . 177

الحسن بن أحمد الكلي ــــ أحد ولاة صقلية : ٢٠٣ الحسن الثاني ــــ حفيد نزار بن المستنصر الفاطمي : ٢٩٣

الحسن من العمياح: ۲۲، ، ۲۵، ، ۲۰۰ ، ۲۷۲ ،

الحسن بن عبيد الله المهدى : ٢٠٩ ، ٣٢٠

ألحسن العسكرى : ١٥٥ ، ١٥٦ ، ٢٨٩

۲۳٤

الحسن بن محمد بن إسماعيل: ٤٠

الحسين بن أحمد بن عهد الله بن محمد بن إسماعيل ــ

الامام المستقر: ٥٥، ٢٩، ٣٠، ٥٠٠

111 . 711 . 7/1 . . 01 . 70/. 701 .

\* YAE • \* YYY • YYY • YAY • \$AY • YAY

الحسين بن حوشب الداعي : ٤٠ ، ٧١ ، ٢٣٦ .

121 . 12. . 474 . 477 A

أبو الحسين ســـ داعي الدعاة : ٩٨ ، ٩٩ ، ٩٠ ،٠٠ ٠٠ أبو الحسين ســـ داعي الدعاة : ٩٨ ، ٩٠ ،١٠٢ ،١٠٨ ،١٣٨٠

الحسين بن زكرويه ــــ القرمطي : ٢٣ ، ١٠١٠

13.4 . 1.4 . 1.0 . 1.5 . 1.4 . 1.4

خداش \_\_\_ الداعي العباسي : أنظر عمارة أبو الحطاب المتشيع \_\_\_ صاحب فرقة الحطابية : 37 . 07 . FY . TT . 37 . A3 . PV . 777 . T. . خلف الداعي : ٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٤ ا بن الحليج \_\_\_ أحد قواد العاولونيين : ١٣٢ ( - ) داود بن عجيشاء \_\_\_ صاحب فرقة الداودية بالمند : ۲۷۸ دندان \_\_\_ كاتب عبد العزيز بن أبي دلف : TV4 4 74 4 0V 4 00 ويصان \_\_\_ والد ميمورى القداح في بعض الروايات : ٨٤ ( ) أنو ذر الغفاري الفقية \_\_\_ صاحب المباديء الاشتراكة: ٢٥٧ ذلو ل\_\_\_ استخلفه مصالة بن حبوس بنكور ١٩٣ : ( ) ابن رزام : ۲۹۶ الرشيد : ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۶ ، ۲۲ ، ۶۹ ، TYE . TI4 . TI. . TO4 . ITV . 00 ( ) أبو زاكىمماركــــالزعيم المفريي : ٢٦٧ ،٢٦٢ الزرادشتي \_\_\_ ينتمي إلى الزراد شتية : ٢٩٢ أبو زكريا الصماى الداءي: ١١٠ ، ١١١ ، ٣٠١ زيادة الله الأغلى : ١١٨ ، ١١٩ ، ١٣٥ ، 717 . 181 . 18. . 179 . 177 زيد بن حارثة .... الذي أمره التي على أحد الجيوش: ٣٤١ زيدان خادم المهدى : ١٨١ زيد بن على بن الحسين العسلوى : ٩٩ ، ٢٠٠٠ ،

7.7 . 74

170 . 17. . 177 . 117 . 1.4 . 1.4 الحنين بن عبـــد الله القداح ـــ ينسب اليه عبيد الله: ٦٦ ، ٧٧ ، ٨٣ ، ٧٧ ، ٧٧ ، · A · Aof · Pof · / Ff · YFf · \$F/ الحمين بن عبد الله بن محد بن إسماعيل : ١٥٧ ، ١٥١ الحسين بن على بن أبيطالب : ١٨ ، ١٩ ، ٢٦، . A. . Y. . 77 . 70 . T. . TA . TV 14 > 211 + 147 + 447 + 377 الحسين بن على المروروزي ـــــ أمير خراسان : YEA . YEE . 177 الحسين بن على المادى: ١٥٦ أبن حفصون ـــالثائر بالأندلس: ٢٠٤، ٢٥٤ الحلاج المتصوف : ٣٠١ الحلواني ــــ الداعي الاسماعيلي بالين : ٤٥، 71 . 4 TOE : 117 : 117 : VY : VO : VE حدان قرمط: ۲۲، ۳۳، ۶۲، ۲۱، ۸٤، ۸۱، . 40 . 48 . 98 . 47 . 9 . 1 AT . A. · \* 11 · 170 · \ 18 · \ \ Y · \ 111 · 11 · TIO . T.A . TAV . TY4 . TY1 . TIT حمید الدین السکرمانی \_\_\_ داعی الحاکم بأمر الله في قارس : ۲٤٨ ، ۲۹۳ حميد بن يصل ــــ والى تاهرت : ١٩٨ أبو حنيفة الامام : ٢٨٥ أنو حنيفة النعان المفريي : ٨٣ ، ١١٣ ، ١١٤ ، · 709 · 772 · 10 · 171 · 11V 779 . 774 . 777 . 719 . 7.4 ابن حوشب ــــ الداعي الاسماعيلي باليمن : · 1/4 · 1/4 · 1/1 · 40 · 45 · 44 · 44 · 141 · 171 · 170 · 170 · 177 · 110 · ++4 · ++1 · ++0 · ++1 · +++ 477 PTT + +37 + 137 + 727 + 337 + 1 Y Y + PYY + 3AY + 0AY + 7PY + 7VY 

TOE . 117 . 117 . 110 سلمان الفارسي : ٤٠ ، ٤٨ ، ٥٠ ، ٢٥ ، ١٩٠ ، TII . YOY . A. أبو سلمة الحلال ــ وزير آل محمد : ٢٩ سلمان بن أبي طاهر بن أبي سعيد الجنساني ـــــ أحد زعماء قرامطة البحرين ٢١٦ سليان بن عبد الله ــ زعيم فرقة السلما نية بالبمن سلمان من عبد الملك ــ الحليفة الأموى : ١٩ سنان راشد الدين الداعي : ١٥٤ سنباذ الجوسي ــــ ثار في عهد المنصور : ٣٣ ، السنموري باشا : ۲۰۷ ، ۳۱۱ السيف الحميري الشاعر الأبو هاشمي : ٢٦ ( ŵ ) الشافعي الامام : ٢٨٥ الشاورى داعى الين : ١٧٦ الشريف الرضى الشاعر: ١٤٦ ١٤٦ الشلمة أنى المتصوف : ٣٠١ (س) صاحب الزنج ـــ صاحب الثورة المشهورة: ٧٠ صالح بن سعید ..... قتل ذلولاً والی نکور ۹۳٪ الصولى الشاعر : ١٧٧ م ١٧٨ (d)

طالوت : ۳۶۰ ، ۳۶۰ التسائر بطرا بلس : ۱۸۵ ، ۱۸۹ | ۱۸۵ ، ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ | ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۸ )

ز کرویه بن مهرویه الفرمطی : ۵۱ ، ۲۹ ، ۸۲ ، < 1 - 1 - 1 - + 4A - 47 + 40 + 44 . 1.4 . 1.4 . 1.5 . 1.4 . 4.4 · 177 · 170 · 117 · 111 · 110 410 . 444 . 414 (س) سالم بن راشد \_\_ أحد ولاة الفاطميين بصقلية : ابن سبأ \_\_\_ أنظر عبد الله السجرى \_\_\_ أحد دعاة المهدى : ١٨٦، ٢٤٤، 794 . 141 . TAE . TOT . TOT ابن سمدون الورجيلي ـــــ الشاعر : ١٧١ أبو سعيد \_\_\_ أحد ولاة الفاطميين بصقلية : ٢٠٢ أبو سعيد الجنان القرمطي \_\_\_ أحد زعم\_ا. قرأمطة البحرين : ٩٣ ، ٩٧ ، ١٠٠ ، · 140 · 17. · 111 · 11. · 118 · 417 · 417 · 417 · 147 . TIE . TTY . TTO . TIA . TI. \* TY\ \* TT9 \* TT0 \* TTE \* T00 YAY ' TYA ' TYA سميد الخير بن إبراهيم بن عبد الله الأكبر بن محمد من إسماعيل : أنفار عبيد الله سميد الحير بن الحسين بن عبد الله القداح: ٣٩، · VV · VT · VF · 74 · 7A · 77 \* A E · AT · AT · A I · A - · V4 · YA \* 1.4 . 1.4 . 1.1 . 44 . 44 . 44 \* 114 \* 117 \* 118 \* 1-4 \* 1.7 \* 10 % ' 10 / ' 10 ' \ 17" . TV. . TTF . 14. : 174 . 175 777 · 777 · 74. · 747 · 741 سعيد بن آبي سعيد الجنسابي القرمطي : ٧١٤ . 717 · 717 · 719 سعيد بن صالح ــ صاحب مدينة نكور بالمغرب : أبو سفيسان الداعي : وي ، ٧٤ ، ٧٥ ، ٧٧ ،

طغج بن جف : ۱۰۳ ، ۱۰۶ طلائع بن وزیك ، ۱۵۶ آلطیب بن الآمر الفاطعی : ۲۹۱ ، ۲۷۷ ، ۲۸۹ ، ۲۲۷ ، ۲۹۲ ، ۲۹۲

أبو العباس إبراهيم بن أبي سعيد الجنابي القرمطي : ٢١٦

أبو العباس بن زكرويه ـــــ ابن أبى محمد زكرويه داعى السكونه : ٩٨

أبو العباس السفاح : ٢٠٥

أبو العباس محمد بن أبي سعيد الجنابي القرمطي ٢٦٦ عبد الرحن بن محمد بن إسماعيل : ٤٠ عبد الرحن حفيد محمد أبي الشلعلع : ٢٦٢ عبد الرحن الناصر \_\_\_ الأموى بالآندلس : عبد الرحن الناصر \_\_\_ الأموى بالآندلس :

عيد المريز بن أبى دام \_\_ عبد الله اللهداح \_\_ عبد الله اللهداح \_\_ يتصل بكاتبه دندان : ٢٩

عبد الله أحمد بن عبد الله المهدى .... الاسم الدى أيخذه الحسير بن زكرويه النفسه: ٢٠٠ أبو عبد الله بن أحمد النسفي .... أحمد عاة عبيدالله المهدى: ١٨٦ ، ٢٤٤ ، ٢٥٠ ، ٢٤٩ ، ٢٥١ ،

عبد الله بن سبأ : ۲۲ ، . . .

• 197 • 191 • 19 • 19 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 •

عبد الله برعماسالشاوری - تابع ابن-وشب. ۲۳۰ ، ۲۳۷ ، ۲۳۸ ، ۲۳۷

عبد الله بن المباس ؛ ٣٤

عبد الله بن عبد الرحمن الثاني ــــ الأميرالامرى بالاندلس : ٢٥٤

عبد الله بن عمر بر الخطامية : ٣١٨

عبـــد الله بن الفاسم بن أحمد بن محمد بن موسى الكاظم : ١٥٥

عد الله بن تحد بن إساعيل ـــ خلف أباه في الأمامة : ٤٠ ، ٤١ ، ٢٤ ، ٣٤ ، ٤٩ ، ٢٥ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥١ ، ٢٥١ ، ٢٥١ ، ٢٥١ ، ٢٥١ ، ٢٥٠ ، ٢٥٢ ، ٢٩٣

عبد الله مِن مسعود : ٣١٦

عميد الله المردى: ۱۷، ۲۱، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۷۳، · 17 · 1/7 · 1/1 · 4V · 47 · 4. 37/0011 071 0710 071 0 1710 0710 . 181 . 18 . 177 . 17V . 170 . 178 \* 1 £ 4 + 1 £ A + 1 £ V + 1 £ 0 1 £ 6 1 £ Y · 107 + 100 + 102 + 10+ + 10+ 4 171 . 12. . 104 . 104 . 104 · 177 · 170 · 178 · 177 · 174 . 141 . 14. . 174 . 174 . 17V · 1A. · 144 · 177 · 170 · 177 4 141 4 144 4 1A4 4 1AA 4 1AV · 777 · 778 · 777 · 777 771 · 197 · 743 • 700 • 708 • 747 • 747 • 70. · \*\*\* • \*\*\* • \*\*\* • \*\*\* • \*\*\* • \*\*\* · 72 · (77 · 77 · 77 · 77 · 77 · 77 · أبو عثمان سعيد بن محمد بن الحداد الفقية \_ ناظر أبا العباس الداعي : ٣٣٥، ٣٣٥ ، 71. 4 774 4 774 4 77V 4 777

عروبة بن يوسف : ١٩٠ ، ١٩٠ العزيز الخليفة الفاطمي : ٩٠ ، ٢٠٩ ، ٢١٠ ، ٢٧٣

عقيل بن أفي طالب: ٤٧ ، ٥٥ ، ٥٧ ، ٥٣ ، ٥٥

أبو العلاء المعرى الشاعر : ٥٦ ، ٥٤ ، ٣٠٠
على بن بويه ــ قائد مرداويج الديلى : ٣٤٦ على بن الحسير بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ــ والد القائم بأمر الله في بعض الروايات : ٦٥ ، ٣٦ ، ٨٢ ، ٨٩ ،

على بن الحسين بن على بن أبى طالب : ١٨ · ٢٨ ، ٢٨ على بن حدون الآنداسي ــــ بى مدينة المحمدية بالمعرب : ٢٠٩

على بن أبى خنزير \_\_\_ أخو أمير صقلية : ١٩٩ أبو على الداعى : ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣٢ ، ١٣٨

على الرضا : ٣٤ ، ٤٤ ، ١٥٥ ، ١٥١ ، ١٩٠٩ على ذين العالمين : ١٨ ، ١٩ ، ١٩٠ ، ٢٨ ، ١٨ على ذين العالمين : ١٨ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٨ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ،

۲۳۵، ۳۳۵، ۲۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵ علی بن عبد الله القداح القرمطی : ۲۶، ۲۶، ۹۵، ۹۵، ۹۷، ۹۷، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۸،

على بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل : ٩٨ على بن عيسى الوزير ــــ وزير المقتدر : ٢١٢ ، • ٢١٥ ، ٢٢٠ ، ٢٣١

على بن أبى الفرارس ــــ والى صقلية : ١٩٩ على بن الليث بن محمد بن إسماعيل : ٤٠ على بن محمد الصليحى ــ داعى المستنصر بالبين:٢٤١ على الهادى بن محمد بن على الرضا بن موسى :

100 4 180

این العلقمی ـــ وزیر المستعصم العباسی: ۲۸ عماد الدین الداعی: أنظر إدریس عماد بن بدیل الداعی العباسی: ۲۲۲ عمار بن یاسر من الصحابة: ۲۵۷

عمارة اليمنى الشاعر : ٢٦ ، ٢٤ ، ٢٢ ، ٢٦٩ ، ٢٦٩ عمر بن الخطاب : ٢٧ ، ٩٧ ، ٢٦١ ، ٣٣٤ عمرو بن العاص : ٢٤١ عمرو بن العاص : ٣٤١ عمير بن بيان العجلي \_\_\_ صاحب مذهب العميرية :

ابن عیاش ـــ نول المهدی بداره بمسر: ۱۱۳، ۲۳۱ ، ۱۳۰

عیسی بن سریم : ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۹ ، ۲۹۲ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ،

عیسی بن موسی الداعی : ۲۳۱ عیسی النوشری ــــ والی مصر : ۱۲۹ ، ۱۳۰ ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۴ ، ۱۳۶ ، ۱۳۵ ، ۱۳۸ ،

### ( ف)

ابن فصل الجدنى ـــــ الداعى الاسماعيلى باليمن : ١٧ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ١١١ ، ١١٥ ، ١٥٠ ، ١٧٦ ، ٣١٢ ، ٣٣٢ ، ٣٣٣ ، ٢٣٦ ، ١٣٤ ، ١٣٤ ، ٢٦٩ ، ٢٦١ ، ٢٩٩ ، ٢٠٠١ ، ٣٠٠

أبو الفوارس ـــ أخلص دعاة حمدان : ٢٧ فيروز ـــ حفيد أبي مسلم الحراساني : ٢٣ فيروز ـــ داعي الدعاة : ١١٤ ، ١١٥ ، ١١٦٠ ٢٢١ ، ١٣٠ ، ١٢٨ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠

### ( 5)

\* 144 \* 145 \* 164 \* 164 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165 \* 165

أبوالقاسم بن زكرويه ــــ صاحب الناقة : ٩٥ ، ١٠٠ : ١٠٠

أبر القاسم سعيد بن أبي سعيد الجنا بي القرمطي: ٢١٦ أبر القاسم الحمن بن فرج - بن حوشب في عرف صاحب كتاب استتار الامام : ٧١

القاهر ــــــ الحنامية العباسى : ۱۸۲ القحطاني المنتظر ــــــ يعتقد العينيون بقرميه ظهوره : ۳۰۷ ، ۳۱۱

> القداح : أنظر ميمون بن غيلان قرمط : أنظر حمدان

### (4)

كثير عزة الشاعر : ٢٦ ، ٢٨ ، ٢٨ الكرماني الداعي : ٢٥٠ ، ٢٥٣ را ابن كلس الرزير الفاطمي . ١٦٢ ابن كيداد : أنظر أبا يزيد

### ( )

مانى ــــ تنسب إليه المانوية: ٢٩٢ المبارك ــــ مولى إسماعيل بن جعفر الصادق:

عمد رسول الله صلى الله عليه وسلم : ٢٧ ، ٢٧٠، ٤٤ ، ٥٠، ٣٢ ، ٥٠ ، ٤٨ ، ٢١٥ ، ١٤٦ ، ٢١٥ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٠٠٧٣٢ ، ٢٠٢٠ ، ٢٣٠٧٣٢ ،

يحد بن أبيى بكر ـــ والى مصر من قبل على: ١٧٧ عمد بن أحمد بن عبدالله بن ميمون والد عبيد الله في بعض الروايات : ١٦٤ ، ١٦٥

17 10 170 1 30 1 00 VO) A0 171 1 A . AY . AV . A. . VA . YA . 30 . 77 A31 > 401 > 101 > 701 > 701 > A01 > -71> VF. . 174 عمد الياقر ــ بن على زين العابدين : ٢١ ، ٢٨ ، P7 + V3 + A3 + T0 + T0 + 00 + 3P7 عد البديل الشاعر: ٢٥٧ عمد الحبيب ـ وألد عبيدالله في بعض الروايات: 154 4 AV + VE + DA + TT محمد المنتظر بن الحسن العسكرى بن على المادى ابن محمد الجواد اختنی بسرداب فی سامرا: ۳۰، 7A4 . 100 . 107 عد ين الحنفية : ١٨ ، ١٩ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ٢٥ ، ۸۲ ، ۲۹ ، ۲۸ ، ۸۱ ، ۸۰ ، ۲۹ ، ۲۸ محمد بن خلف النيرماني : ۲۲۷ ، ۲۲۸ <sup>یمد</sup> بن ذکریا الرازی ـــــ الفیلسوف : ۲۵۲ محمد بن سلبهان \_\_\_ وألى مصر : ١٠٨ ، ١٣٣ ، 717 6 17A محدين طفح الاخفيد : ١٨١ ، ١٨٢ ، ١٨٣ ، ١٨٤ محمد بن عبد الله \_\_\_ النفس الزكية : ٢٠٠٠ محد بن عبد الله ــــ المعروف بأن العلماع : 177 . 7V . 77 محدين عبد الله القداح: ١٦٥ ، ١٦٥ محمدالجواد بنعلى الرضا ــــ زوج ابنة المأمون : 101 : 100 عد ين على بن عبد الله بن العباس : ١٩ ، ٢٠ عمد بن القاسم بن إدريس \_\_\_ أجلى ابن أبي المأفية أبناءه عن المفرب : ١٩٧

عد بن محد بن عبد الله القداح : ١٦٤

المختار بن أبي عبيد الثقني : ١٩ ، ٢٢ ، ٣٤

المدثر ــــ قائد الحسين بن زكرويه]: ١٠٥

ان مدين الداعي : ٢٧٧ مدين بن موسى بن أبي العافية \_\_\_ استبد بفاس: مرداویج بن ریاو الدیلی: ۲٤٥ ، ۲٤٤ ، ۲٤٦٠ المروزي \_\_\_ منع الفقهاء من الافتاء : ۲۵۷ مزدك \_\_\_ تنسب البه المزدكية : ٤٨٠ ٢٢ ، 790 · 797 المستعلى الفاطمي: ٢٥١ ، ٢٤١ ، ٢٧٧ ، ٢٧٧ المشكفي : ٢٢٥ المستنصر: ١٤٤ ، ١٥٣ ، ١٥٤ ، ٢٤٧ ، ١٥٠٠ 771 · 777 ابن مسرة : العسألم الفيلسوف : ٢٥٥ أبو منسلم الحراساني : ۲۲ ، ۲۲۷ ، ۲۲۸ ، 77A . 77F مصالة بن حيوس ـــــ القائد المفربي : ١٩٢ ، 144 4 144 4 147 4 140 4 141 4 147 المتهم: ۲۳ ، ۵۹ المتضد: ۲۹ ، ۷۷ ، ۹۷ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ المعتمد : ه.٣ معروف الداعي : ١٢٣ . المعر لدين الله : ۲۹ ، ۸۸ ، ۹۰ ، ۱۵۰ ، ۱۵۳ ، 4 T1+ 4 14A 4 1AA 4 1AT 4 1A0 \* YAT ' TVT " TTT ' TET ' TIT 779 . 777 . 771 المغيرة بن سعيد العجلي ــــ مؤسس المغيرية : ٢٣ المقتدر : ١٧١ ، ١٧٤ ، ١٧١ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، \* 141 + 14+ + 1AT + 1AF + 1A1 · ++ · +19 · +10 · +1+ · · ++1 177 · 777 · 777 · 777 المقنع الخراساني : ۲۳ ، ۲۹۵ المكتفى: ١٢٥ ، ١٣٢ المكرم الصليحي : ١٥٤ ابن مليح الداعي : ٥٥ عنون بن سعيد - إمام أهل المدينة بالمغرب : عهم المدر عدالة بنعيس بعد بناسماعيل : مود أبومنصووأحد بن أتى سعيد الجنابي القرمطي: ٢١٦

٠٣، ٣٠٩، نصر بن أحمد الساماني : ١٥٥، ١٨٧، ١٣٢٩، ٢٠٩٠، ٢٤٤ ع ٢٠٠٠ ع ٢٠٠٠ ع ٢٠٠٠ عظام الملك ـــــــ وزير ملسكشاه السلجوقي : ٥٦، ٢٤٧، ٢٤٠ ع ٢٠٠٠ ع ٢٤٠٠ ع ٢٠٠٠ ع ٢٠٠ ع ٢٠٠٠ ع ٢٠٠ ع ٢٠٠٠ ع ٢٠٠ ع ٢٠٠٠ ع

نوح ــــــ الرسول: ۲۰۰، ۲۰۷، ۳۰۰، ۳۲۵، ۳۲۰ ثوح بن نصر الساماني ـــــ طارد الاسماعيلية-وقتل النسفي: ۲۰۰

### ( A )

### (3)

معي بن أدريس بن عمرين أدريس: ١٩٤ ، ١٩٥ -- المعلم ا

یحیی بن زید بن علی زین العابدین : ۱۹ ، ۱۹ ، ۱۹ محمی بن عبد الله العلوی ـــــ آخر محمد النفس الوکیة : ۲۷ ، ۲۷ ، ۳۰۹

یمی بن المهدی .... علی قداح الطالقان کا. یذکر بعض: ۱۱۰، ۱۱۰

أبو يزيد مخلد بن كيداد \_\_\_ الخارجي بالغرب ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠

الیسع بن مدرار ــــ أمسیر سلجماسة : ۱۲۰ ، ۱۲۱ ، ۱۲۸ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۸ ، ۱۲۲ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ،

AY! + AA! + PA! + F!7 + V!7

أبر يعقوب ــــ أحد عبيد سعيد الحير : ٣٣٠ يعقوب بن إسحاق ـــ قائد الحملة البحرية التي

أرسلها المهدى : ٢٠٠٧ أبو يعقوب إسحاق بن أحمد : أنظر السجزى أبو مهزول بن زكرويه صاحب الشامة ، ۹۵ ، ۱۰۰ ، ۲۱۹ ، ۱۲۹ ، ۲۱۹

موسى ..... الرسول: ۲۲ ، ۲۹۲ ، ۳۰۷ ، ۳۳۵ ، ۳۳۵ ، ۲۳۸

موسی مِن أَبِی الصافیة : ۱۹۵ ، ۱۹۳ ، ۱۹۷ ، ۱۹۷ ، ۲۰۳ ،

موسى القطان \_\_\_ حضر مناظرة أبي عَبَان مع أبي العباس الداعي : ٣٢٣ ، ٣٣٤ ، ٣٨٠ موسى المكاظم : ٣١ ، ٣٦ ، ٣٥ ، ٣٧ ، ٣٨ ، ٩٤ ، ٥٢ ، ٥٥ ، ٨١ ، ١٤٣ ، ١٤١ ،

۱۲۵ ، ۲۸۷ ، ۲۸۸ ، ۲۸۹ ، ۳۰۹ مؤنس الخادم ـــــ قائد المقتدر : ۱۷۶ ، ۱۷۵ ، ۲۲۱ ، ۱۷۷ ، ۲۱۸ ، ۲۱۹

. المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي الداعي: ١٥٣ ميسور الداعي : ٢٠٣

### ( U)

ثرار بن المستنصر الفاطمي : ٧٩، ١٧٤ ، ٢٧٦، ٢٧٧، ٢٧٧ ٢٩٢ ، ٢٧٧

TIT . TAT . TA1 . TO1 . TO-

أبو يعقوب بن أبي سعيد الجنابي القرمطي : ٢١٦ يوسف عليه السلام :٢٢٦ ، ٢٢٩ ، ٣٤٤ ، ٣٠٨ ،

# النساء

أم حبيب ـــ زوجة القائم بأس الله: ٢٦٩ أم أبي الحسين ـــ ابنة فيروز الداعي : ٣٣١ خرما زوجة مزدك : ٢٧ ، ٢٩٥ فاطمة بنت رسول الله: ٢٦ ، ٢٩ ، ٥٠ ، ٧٥ ، ٧٨ ٨٤ ، ١٩٩ ، ١١٩ ، ١٤١ ، ٤٤ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ٤٥٢ ، ١٢٥ ، ١٦٠ ، ١٣١ ، ١٣٩ ، ١٣٩ هاطمة بنت أبي مسلم الخراساني : ٣٣ ، ٢٥٥ لعب ــ جارية عبيد الله : ٣٢ ، ٣٢٠

# ۲ \_ الأماكن (١)

الأحساء: ۲۱۳، ۲۱۶، ۲۲۲، ۲۷۹ أذر بيجان: ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۷۹، ۲۶۲، مع۲، ۲۰۸ أسباتيا: أنظر الأندلس الاسكندرية: ۲۶۱، ۲۷۳، ۲۷۱، ۲۷۱، الاسكندرية: ۲۶۱، ۲۷۳، ۲۷۱، ۲۷۱، أصفهان: ۲۶۲، ۲۶۲ أريقيسة: ۲۷، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۱، ۲۱۱، ۲۱۱، ۲۶۱، ۲۶۱،

۱۸۹ ، ۱۹۳ ، ۲۰۱ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲

اً الوت \_\_\_ قلمة جنوبي محر قزوين : ٧٩ الاندلس : ١٧٠ ، ١٨٨ ، ١٩٢ ، ١٩٣ ، ١٩٥٠، \* • ١٩٥ ، ٢٠٣ ، ٢٠٥ ، ٢٥٤ ، ٢٥٥

### (ب)

باجة ـــ مدينة بالمغرب : ٣٠٣ ، ١١٠ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١٢ ، ١١٢ ، ٢١٤ ، ٢١٢ ، ٢١٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠

محاری : ۲۶۸ بدخشان ـــــ مرکز ناصرخسروداعیة المستنصر: ۲۵۰

البقيع ـــــ موضع قرب المدينة : ٣٠ ، ٣٣٢ بلخ ــــ من أعمال خراسان : ٦٨

(ت)

تاهرت ــــ مدينة بألمغرب الأوسط : ١٩ ٠ ١٩٤٠ ١٩٢٠ ١٩٢٠ ١٩٢٠ ١٩٤٠ ٢٠٣ ٣٠٣٠ ١٩٨ ١٩٦

YPE : inly

توزر ــــ مدينة بكررة قسطيلية النونس : ١٣٦

رحبة مالك بن طوق : ٢٢٩ توفس : ۱۳۱ ، ۱۲۷ ، ۱۷۰ ، ۱۸۸ ، ۱۹۳ ، TT. . T.T . T.0 الرصافة ــــ مدينة غربي الرقة : ٢٠٤ رصوى \_\_\_ جبل بالحجاز : ٢٦ (E) رقادة ـــــ مدينة بافريقية : ١٢٥ ، ١٢٥ ، ١٤٣٠ الجريد \_\_\_ بافريقية : ١٧١ الحزائر: ۲۷،،۳۷ جناً بة .... من موانيء الخليج الفارسي : ٢١٩ 4.1 جيمون : ۲٤٨ الرقة: ١٠٤، ٢٣٠، المحزة: ١٨١ ، ١٧٦ ، ١٨١ ، ١٨١ الرملة: ۲۰۲، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۰۹، ۱۰۹، 444 . 144 . 140 . 140 . 144 . 144 (c) المجاز: ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۲۷ ، ۲۷ ؛ الرى: ٣٨ ، ٤٢ ، ٤٢ ، ١٢١ ، ١٢٥ ، ١٤٥ ، 410 . 4.4 . 414 . 171 . 184 حماء ... من مدن الشام : ٢٩ \*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\* \* 187 \* 187 حص : ۲۰۷ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، 144 . 144 . 11A الراب \_\_\_ بالمغرب : ٢٠٩ المحسيرة: ٣٣ وريلة ــــ مدينة بناها المهدى قرب المهدية : ٣٠٩ (خ) (س) الحابور : ۲۲۹ ساباطه أبي نوح \_\_\_ من قرى الأهراز : ٦٨ خراسان: ۱۹، ۵۱، ۲۶، ۸۲، ۹۲، ۲۱، ۲۱، سامرا: ۲۰۴۰ . 107 . 180 . 170 . 175 . 175 . VA سبته ـــــ من موانىء المغرب الأقصى : ٣٠٣ · Y+E + 1AY + 1A7 + 1VY + 1V+ سجلهاسة .... من مسدن المغرب : ۲۸ ، ۴ ، YV1 : Y0 : YET . YEA . YEE . 141 \* 14. \* 114 \* 114 \* 1.4 \* · A : \* · T . \* \* \* YVV . 18. . 149 . 147 . 147 . 140 خوارزم : ۶۰ ، ۳۶ خووستان : ۲۲،۳۶ \*\*\*\*\* 14V \* 144 \* 184 \* 188 \* 178 ( ) دجلة : ٢٢٨ TYV . TYT . TY. . TIV . TIT سردانية ـــــ أ نتصر الفاطميرن على الروم بالقرب دمشق : ۲۹ ، ۸۲ ، ۱۰۶ ، ۱۰۶ ، ۱۰۶ ٠٠٧ : الم 101 + 144 + 148 + 144 + 144 + 144 سطف \_\_\_ من مدن كتامة : ۳۳۳ 44. . 4.0 درماوند \_\_\_ جبل قریب من الری : ۳۸ سفاقس\_ ميناء بتونس : ٢٠١ سلا ــــ مدينة بالمغرب الأقمى : ١٩٥ الديلم .... فر إليها يحيي بن عبد الله : ٢٧ ، 787 4 787 ٠ ٤٩ ٠ ٤٧ ، ٤٥ ، ٤٣ ، ٤٢ ، ٢٤ : قيلس

(2)

الرحبة : ٢٧٩ ، ٢٣٠

. V. . TA . TV . TT . TT . OV . 00

747 . 740 . 748 . T.E . JAY · 1 · · · 49 · 47 · 40 · 47 · 45 طرمين .... ثفر بصقلية ٢٠٠٠ 1.1. 4.1. 4.1. 2.1. 1.4. 1.4. ۸۰۱ ، ۲۰۱ ، ۱۱۱ ، ۱۱۱ ، ۲۱۲ ، طيرية .... مدينة بالشام: ١٢٧، ١٢٩ ، ١٢٨ ، ١٢٨ طرابلس الشام: ١٢٦ 110 . 114 . 114 . 11A . 11A . 11A . 140 . 141 . 14. . 14V . 141 طرايلس الغرب: ١٣٦، ١٣٣، ١٣٤، ١٣٥، . 19 - 1 1A9 1 1A0 1 179 17V 1 177 114 . YTY . XFY . 404 . 401 . 444 . 444 . 411 طوروس .... بآسيا الصغرى : ٣٢١ TY. . TIA . T.9 . T.A . T.7 طنحة ــــ ميناء بالمفرب الأقصى : ٢٠٣ -سنجار ـــ مدينة بنواحي الموصل : ٢٣٠ الساوة \_\_\_ بادية بشبه الجزيرة : ٥٦ ، ١٠٠ ، (ع) عدن لاعة بالين : ٧٧ سملا ــــ موضع قرب الری : ۳۸ المراق: ۲۲، ۲۸، ۲۷، ۲۵، ۲۵، ۲۸، ۲۰، سوسة ـــ من مدن تولس: ٢٠١ · 194 · 108 · 104 · 104 · 101 · 107 · ++7 · ++ · +1 · +1 · +1 · + · £ ( m) · +08 · +7" · +7" · +7" · +7" الشام: ٤٧ ، ٥٩ ، ٩٩ ، ١٠٠ ، ١٠١ ، ٢٠١ ، \* T'A \* T'7 + TYA \* TYY \* TY1 . 1.V : 1.7 - 1.0 - 1.8 - 1.4 777 ( 771 · 4.4 . 108 . 124 . 14. . 114 . 1.4 عسكر مكرم ــــــ إحدى ضواحي مدينة الأهواز. · 1AY · 1VF · 1VF · 1TF · 14T 17. 471 404 · 40. . 444 . 4.0 . 171 . 178 عمان: ۱۱۲ ، ۲۲۲ ، ۱۱۲ 710 : T.V : T.T : TYY . TOE (è) شیراز: ۳۹۲ الغوز : ١٢٣ ( ص ) ( ف) الصقا ــــ موضع قرب مكه : ٢٩٩ فارس: ۲۰ ، ۲۹ ، ۷۷ ، ۹۷ ، ۹۴ ، ۱۱۰ ، سقلية : ١٨٨ ، ١٨٩ ؛ ١٩٠ ، ١٩١ ، ١٩٩ · 144 · 145 · 144 · 144 · 111 77A . 7.0 67.7 . 7.1 . 7.. \* YEY \* 1AT + 1AE + 1V1 + 10T +10T + YO+ + YEA + YET + YEB + YET (4) 4 T.T 4 T40 4 TVV 4 TV1 4 TOE الطاحونة ـــــ موضع بطرأ بلس الغرب : ١٣٤ T-X + T-7 الطالقان بخراسان: ۲۶، ۲۸، ۲۹، ۳۹، ۹۸، مِجِ الْآخِيَادِ ـــــ مُوضَعُ بِحِبْلُ إِيكُجَانُ بِالْمُرْيَقِيَّةُ : ـ · 71 · 474 · 4.5 · 157 · 117 -طیرستان : ۶۹ ، ۶۲ ، ۲ ، ۹۲۰ ، ۹۲۰ ، النخ : ۲۱ ، ۲۰۷ ، ۲۰۹

الفرات ۲۲۷ ( ) فرغالة \_\_\_ فر إليها عمد بن إسماعيل: ١٨٢٠ ٣٨ مازندراں ــــ وهي طارستان : ٢٤ فاسطين : ۶۹ ، ۱۰۲ ، ۲۹ ، ۲۱۵ مالقة ــــ من ثغور الأندلس ب ١٩٣ عد أياد \_\_\_ سملا سابقا : ٣٨ (5) المحمديه \_\_\_ مدينة بالمغمرب الأوسط : ٢٠٤ ، قايس ــــ مدينة بترنس : ٢٠٩٠ ٢١٩ Y . 9 . Y . A القادسة : ۲۲۹ ، ۲۲۹ المدينة المنورة: ٣٠ ، ٣٧ ، ٣٩ ، ٣٩ ٢٠٠ ٤ القاهرة: ٤٣ ، ١٤٧ ، ٢٠٢ ، ٢٢٢ 445 , 444 مرطبة : ١٩٨ ٤٥٢ مراکش: ۱۷۰، ۱۹۵ قرقیسیا ــــ بلد علی نهر الحانور : ۲۲۹ مرو الروذ مخراسان : ٦٨ ، ١٢٣ التسطنطينية : ٤٥٢ مسور ـ جبل بأعمال صنعاء ، ٧٣ تسطنطينة : ـــــمدينة إلى الشال من رقادة : ٢٠٨ المصيلة \_\_\_ مدينة بالمغرب الأوسط: ٢٠٨، ٢٠٩، الفطائع : مدينة ان طولون : ٢٩ ، ١٢٩ مشترل: ۱۷۳ القطيف: ١٠٠، ١١٩، ١١٩، ٢٢٠، ٢٢٠، مصر: ۲۱، ۲۷، ۷۷، ۲۸، ۲۱۱، ۱۱۲، مصر · 141 · 14. · 149 · 110 · 118 أفصة ـــ مدينة با قريقية : ٣٠٦ · 147 · 147 · 140 · 148 · 144 قلورية بايطاليا يسمه، ٢٠٧ 171 , 031 : 731 : 301 : 701 : قوهممتان \_\_\_ مركز لفشاط عبــد الله القداح : · (Vo : 1VE : 1VT : 1VT : 1V1 14. 478 · 187 · 181 · 180 · 187 · 187 القبيروان. ١٣٥ ، ١٣٦ ، ١٤٠ ، ١٤٧ ، ١٧١ ، 4 ) AV . JAZ . JAO - JAE . JAT . TT9 : TTV : T.9 : T.0 : T.2 · +17 . Y.E . Y.W . 191 . 189 . T.E : T.Y . TTA . TTE . YOV · +44 · 44. · 445 · 44. · 414 \*\*\* · +VA · +79 · 405 · 454 · 444 (4) · 441 · 417 · 410 · 4.4 · 4.4 كستامة \_\_\_ قبيلة مغربية : ٨٨ ، ٨٨ ، ١٣٦ ، المعرب : ۱۱۳ ، ۱۱۶ ، ۱۱۵ ، ۱۱۳ ، ۱۱۷ ، 431 . 140 . 14. . 144 . 154 . · 144 · 144 · 145 · 14- · 114 \*\*\* ' \*\*\* ' \*\*\* ' \*\*\* ' \*\*\* · 17. · 107 · 120 · 140 · 147 الكرخ \_\_\_ قرب بنداد: ٢٠٦ · 176 · 177 · 170 · 177 · 171 كلبريا ــــ شبه جزيرة جنون إيطاليا : ١٨٩ 4 194 1194 197 190 198 1184 کارادا ــ ترب بغداد: ۲۹، ۱۱۰ · 411 41 · · · 4 · · 4 · · · · · 199 الكوية: ٥٠ ، ٧٥ ، ع٢ ، ٩٧ ، ٧٠ ، ٧٧ ، · Y74 · Y72 · Y14 · Y14 · Y17 · 1 · 7 · 44 · 47 · 47 · VA · VV . YAY . TY1 . YYA . YYA . 104 · 444 · 444 · 444 · 410 · 411 4.4 444

٣ \_ الـكلمات التي تدل على حوادث تاريخية هامة (1)الأبو مسلمية ــــ أتباع أبي مسلم الخراساني : ٢٩٥ ، ٢٣

الأبو هاشمية \_\_\_ أتباع أبي هاشم بن محمد بن الحندية : ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۷۲ الحندية

الأتراك، ٥٦، ٢٢٦،٥٠٠

الاثنا عشرة: ٢٧ ، ٢٩ ، ٩٠ ٢٣٠٣; ، ٥٧ ، · V1 · OT · E9 · EA · EV · TT 1108 1 104 1 104 1 180 188 1184 الاخشيديون ، ١٨٥

الأخشيد ، ١٨١ ، ١٨٢ ، ١٨٣ ، ١٨٤ هارون بن خماروية ، ۱۰۰ ، ۱۰۲ ، ۲۰۳ ، ۱۲۳ الأدارسة، ١٧ ، ٧٧ ، ١٧٤ ، ١٨٤ ، ١٨٥ ، · 190 · 192 · 197 · 191 · 111 4.4 . 4.4 . 4.4 . 14V . 147 إديس س عبد الله الحسني : ۳۰۹، ۳۰۹

الحدن بن القاسم بن إدريس : ١٩٧ معي بن أدريس بن عر بن أدريس: ١٩٥، ١٩٥٠

الاسماعيلية: ٠٠ , ٢٠ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ١٠ الاسماعيلية '44' '41 ' 40 ' 44 ' 44 ' 46 '47 127 1 21 1 2 + 1 49 1 47 1 47 140 43 ,33 , 03 , 73 , 73 , 63 , 64 10, 40, 40, 30, 00, 60, 60, 60, 178 177 171 171 170 09 001 - 1A+ 1 V9 1 VA 1 VV 1 V7 1 V01VF 'AA ' AV ' AT ' AE ' AT ' AY'A1 · 1 · 1 · 99 · 94 · 97 · 91 · 9 · //4 

مكتاسة ، ١٩٥ ، ١٩٦ ، ١٩٨ ، ١٩٨ · YIA · VE · VY · EQ · EA · Y7 : 5-· YYE · YYY · YYY · YYI · YY•

المنصورية ، ۲۰۸ ، ۲۲۲ المهدة ، ۱۸۰ ، ۱۷۱ ، ۱۷۵ ، ۱۸۰ ، ۱۹۳ ، · Y.V · Y.7 · Y.0 · Y.E · Y.1 · 58) · 414 · 417 · 444 · 4.4 · TTT · TOE · TTT · TTN · TTV 44. . 4.4 . 444 المؤمنية ، ٢٢٦، ٢٧٩

( i) نكور\_\_ مدينة بالمغرب الأقصى ب ١٩٢ ، ١٩٣ سأوند : ۲۷ ، ۳۶ تيسا بور: ۲۸، ۵۰، ۲۲، ۲۲۰

هجر : ۱۷۵ ، ۲۲۲ ، ۲۲۶ ، ۲۲۷ ، ۲۳۰ مجر هراة .... من أعمال خراسان: ١٢٣ المند: ۲۷۸ ، ۲۶۲ ، ۲۰۶ ، ۱۱۲ ، ۲۹ (0)

و اسطة : ۲۲۷

**\*\*\*** \* **\*\*\*** 

( 4)

يثرب : أنظر المدينة الين ، ه٤ ، ٧٤ ، ١٦ ، ١٤ ، ١٩ ، ١٩ ، ٧٧ ، . AY . V9 . VA . VV . V7 . V0 . VE · 114 114 · 111 · 94 · 94 · V7 · 140 · 148 · 114 · 110 · 118 · 174 · 107 · 140 · 141 · 14. · +46 · +44 · +44 · 140 · 140 \* YE - 'YY4 ' YYX 'YYY ' YY'1 ' YY0 1474 1775 1 405 1 454 1 454 1451 · ٣٠٣ · ٣٠٢ · ٢٩٩ · ٢٧٩ · ٢٧٨ · ٢٧٧ · 410 · 41. · 4.4 · 4.7 · 4.7

· 145 · 14 · 144 · 144 · 110 · 115 \*184 \* 184 \* 18V \* 187 \* 188 \*17A (100 ( 102 ( 104 ( 104 ( 101 (10. 177 171 177 109 10A 10A 177 . 146 . 177 . 170 . 175 . 17K · YEY · YEI · YE. · YWA · YWT · YEA · YEV · YET · YEO · YEE 4 YV7 . YV0 ( Y7V ( Y7Y ( Y0. \* YAY " YAI " YA" " YAA " YAA 4.7 . 4.0 . 4.5 . 44V . 440 . · 414 · 411 · 41 · 4.4 · 4.4 · 47. · 414 · 414 · 410 · 410 · 415 · 414 : الاسماعيلية تساهم في النشاط العلمي في عوسد المأمون : 33 الاسماعيلية تغضل محدين اسماعيل على أبيه: ٢٩٩ الاسماعيلية الذين يؤيدون صحة نسب عبيد الله بـ 104 --- 129 الأغاخانية ــــ أتباع أغا خان ؛ ٣٧١ الأغالبة ، ٩٨، ١١٦ ، ١١٧ ، ١١٨ ، ١١٨ ·140 · 147 · 144 · «140 · 14. · 191 · 189 · 188 · 180 · 189 · 188 < 475 < 477 < 477 < 198 < 197 . 411 . 4.4 . 4.4 . 4.4 . 4.4 412 . 410 الأفطمية ـــــ اعتقدوا بامامة عبد الله بن جعفر المعروف بالأفطح : ٣٥ ، ٣٩ الافلاطونية : ٥٠، ٣٠ الاطامة : ١٨ ، ١٩ ، ١٠ ، ١٧ ، ٢٨ ، ١٩ ، . A1 . 44 . 47 . 47 . 40 . 48 . 94 . 97 . 4. . 89 . 84 . 85 . 87

4 144 4 144 4 712 4 718 4 714 4 48

104 . 104 . 129 . 140

إمامة أحمد بن عبد الله : ٤٣ \_\_ ٥٤ إمامة الحسين بن احد ع \_\_\_ ٧٤ إمامة عبد الله الرضى : .ع ـــــــ ٢٠ إمامة عمد بن إسماعيل : ٢٩ ــ .ع أتمه الاسماعيلية علم ، ٢٩ الأئمة المستوردون يتخذون سلمية مركزا لدعوتهم : ٤٧ الأمويون : ۱۷ ، ۱۸ ، ۱۹ ، ۲۰ ، ۲۱ ، ۲۲ ، 4141 4 1AA 41V+ 4 174 4 TV+ YE · Y-W · 199 · 198 · 198 · 194 · 197 . Y.V . Y.T . YA. . YOE . Y.O 41. . 4.4 الانجيل: ٢٩٣ ، ١٩٤ (ب) الباتكية ــــ أتباع بايك الحرى : ٣٣ الباقرية \_\_\_\_ أنصار محد الباقروم البريد : ۱۱ ، ۱۲۲ ، ۱۳۵ ، ۱۷۱ ، ۱۹۱ ، ۲۰۳،۱۹۱ 411 . 4.4 . 4.4 بنو رستم : ۱۸۹ بتر عبد المطلب : ١٨٩ بتو مدرار \_\_\_ ملوك سجلماسة : ١٨٩ البهائية ــــ فرقة تقول بصحة الأديان جميمها: ٢٩٤ الهرة؛ جماعة من أنصار المستعلى القاطمي؛ ٧٩، ٧٩، البورانية ــــ فرقة إسماعيلية من أتباع البوراني . البومبون: ٨٦ ، ١٨٤ البيانية ــــ أتباع بيان بن سمعان : ٢٣ البيز نطيرن : ۲۳۱ ( 🗂 ) التوراة : ۲۹۳ ، ۶۲۲ (ث)

الثنوبة ...... أصحاب نظرية إله الخسير والشر :

(E)

الحمدية : ۲۱، ۲۹، ۳۵، ۵۰، ۵۰، ۵۰ الجنابية ـــــ أتباع أبي سعيد الجنابي : ۹۳ (ح)

الحجة ـ وظيفة تقليدية في بيت ميمون القداح: ٧٧ الحسينيون ـــــ أثباع الحسين بن على : ١٩ ، ٢٠ الحسين بن على : ١٩ ، ٢٠

الحنفية : ــــ أتباع محمد بن الحنفية : ١٩، ٢٠، ٢٠، ٣٠، ٢٩ ، ٣٠، ٢٩ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ١٨٤ الحواشب ــــ أتباع ابن حوشب : ٩٢ ، ١٨٤ ، ٩٢ )

الحرمية ــــ أتباع با بك الخرى : ٤٤ ، ٢٩٥ الحرمية ـــ أتباع محمد بن زينب الأجمدع ، المعروف بأ في الخطاب : ٢٤ ، ٢٥ ، ٣٣، ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠

الخوارج : ۱۳۰ ، ۲۰۶ ، ۲۰۰ ، ۲۰۹ ، ۲۷۲ ( د )

الداودية \_\_\_ أتباع داود بن عجبشاه : ٢٧٨ الدرزية \_\_\_ جماعة تعتـبر القداح أساس الأثمة الاسماعيلية : ٣٥، ٣٦، ٢٨، ٨١، ٢٨، ٨٠، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٩٤، ٢٩٠

الدعوة الاسماعيلية ف بلاد الأندلس: ١٥٥-٥٥٥ الديالة: ١٥٥-، ٢١٤ ، ٣٢٤

( )

الرافضة .... الذين يرفضون طاعة زيد : ١٩ الروم : ١٩٤ ، ١٩٩ ، ٢٠٣ ، ٢٠٧ ، ٢١٧ ،

( ; )

الزراد شنیه ــــــ أتباع زرادشت : ۲۹۳ ، ۲۹۳ زناتة : قبیلة مغربیة : ۱۹۰ ، ۲۹۳

( )

السامانية \_\_\_ أنصار نصر بن أحدالساماني: ٣١٢ ، ٣٢ ، ١٤ ، ١٤ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ١٤ ، ٣٠٢ ، ٣٠٢

(ش)

1 \*/

(س)

المسابئة : ۲۹۲

السقالية : ١٩١٩ ، ١٣٢٩

الصليحيون بالعِن : ٧٣

صنهاجة ـــ قبيلة مغربية : ١٩٧ ، ١٩٧

( d )

اللمطولو بیون : ۱۰۵ ، ۱۰۹ ، ۱۰۵ ، ۱۰۵ ، ۱۰۹ ، ۱۰۹ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲۰ ، ۱۳۲۰ ، ۱۳۷ ، ۱۳۷ ، ۱۳۷ ، ۱۳۷ ، ۱۳۷

الطيبية ـــ أتباع الامام الطيب بن الآم : ٢٩٢ )

4.7 . 474 . 148

المياسيون ٢٠ ، ٢١ ، ٢٢ ، ٤٢ ، ٢٢ ، · 47 · 47 · 40 · 45 · 44 · 41 · 49 . 50 . 55 . 54 . 54 . 51 . 50 . 47 . 04 , 04 , 02 , 05 , 00 , \$7 , \$1 . 94 . 74 . 70 . 71 . 74 . 74 . 75 4 177 , 140 , 144 , 1.4 , 1.0 , 1.4 · 144 · 144 · 141 · 144 · 144 · 144 · 157 · 149 · 147 · 147 · 147 .141 . 14. . 124 . 127 . 127 . 141. 111 114 110 110 1111 1101 17.E . T.1 . 194 . 144 . 140 . 145 719 . 117 . 617 . 117 . V.L. . 77 . 777 . 777 . 777 . 777 . 777 . 737 . · ۲۸۷ · ۲۸ · ۲۷۸ · ۲۷۵ · ۲٦٣ · ۲٦٠ . 4.4 . 4.7 . 4.7 . 4.0 . 447 . 44.

المباسيون يفتسكون بألناء عسد الله وإخوته بنهاوند

والری و نیسابور : ۳۶

العميرية ــــ أتباع عمير بن بيان العجلى : ٢٤

(غ)

الغياثية أتباع غياث الداعي: ١٢٢

( • )

الِهَا طَمِيُونَ : أَتَبَاعُ فَاطَمَةً بَنْتَ أَبِي مَسَلَمُ : ٣٠٣ الفرس: ٣٧٤ ، ٣٨٤ ، ٣٨٤ ، ٣٣٩

(ق)

القبط . ١٧٣

القداحيسة ــــ نسبة إلى مبمون القداح : ٧٩ ، ٧٥ ، ٧٧.

| Mac | 1. Mac | 1

(0)

النطيون: ٣١٤ النطيون المستنصر المستنصر المستنصر الاجماعيلية \_\_\_ أتباع نزار بن المستنصر ٧٩ ، ١٥٤ ، ١٥٥ ، ٢٧٥ ، ٢٩٤ النصارى ، ٢٩٤

النصيرية: ۲۷، ۱۵۶، ۳۰۳

شو هاشسم : ۲۱، ۲۲، ۶۲، ۶۶، ۹۶، ۱۰۷. ۱۳۱۱، ۲۲۳، ۳۲۳

هوارة ــــ قبيلة مغربية : ٢٠٩

( & )

البود : ۲۹۲ ، ۲۹۲ ، ۲۹۲

(4)

( )

الما نوية أتباع مانى : ٢٤٣، ٢٩٢ المهم الماركية حد أتباع الممارك : ٣٣، ٥٠، ٣٣ المجوس : ٣٣ ، ١٥، ٤٥ ١٩٤ ، ٣٩٣ المجوسية : ٣١ ، ٢٢ ، ١٦٤ المجمدية حد إلى المحادق : ٣٣ المجمدية حد أنباع محمد المستعلى بن المستملية حد أنباع المستعلى بن المستملية حد ٢٧٢، ١٢٧٠ المسيحية : ١٥، ٢٩٢ ، ٣٩٣